


 2 

INDICE 

       

 

      INTRODUZIONE 

 

1. Descrizione e critica al modello interpretativo della società dei consumi 

1.1. Profetizzazioni avverate 

1.2. Spiegazione del nostro comportamento 

1.3. Arte e politica 

2. Controllo delle masse e indirizzamento a uno stile di vita programmato 

2.1. Strategie delle comunicazioni di massa 

2.2.  Il capitalismo crea benessere? 

2.3. Consumo, dunque sono 

2.4. L’individuo in scatola a soli 9.99$ 

3. La verità messa da parte: iconografia del marginale 

3.1. Stencil, murales e poster 

3.2. BRANDALISM 

3.3. Illustratori intelligenti 

4. Arte divenuta mercato futile e scopo di intrattenimento 

    - Brevi considerazioni di storia dell’arte 

4.1. L’arte in gabbia 

4.2. Organi ricettivi atrofizzati 

5. Un’epoca assopita 

5.1. Risvegliamo la bella addormentata 

6. Proposte alternative alla società dei consumi 

6.1. La teoria delle quattro ore 

6.2. Ritorno alla natura: eco-sofia e decrescita 

6.3. La Quarta Teoria Politica 

       

            SPES ULTIMA DEA 

 

 



 3 

INDICE DELLE FIGURE 

 

 

 

Figura 1.                      Gustave Courbet                         p. 33                

Figura 2.                      Blek le rat                                    p. 34 

Figura 3.                      Bansky                                        p. 35 

Figura 3.1.                   Bansky                                   p.36 

Figura 3.2.                   Bansky                                         p. 37 

Figura 4.                      Levalet                                         p. 38 

Figura 4.1.                   Levalet                                         p. 39 

Figura 4.2.                   Levalet                                         p. 40 

Figura 4.3.                   Levalet                                         p. 41 

Figura 5.                      Liqen                                            p. 42 

Figura 5.1.                   Liqen                                            p. 43 

Figura 6.                      Icy and Sot                                   p. 44 

Figura 6.1.                   Icy and Sot                                   p. 45 

Figura 7.                      BLU                                             p. 46 

Figura 7.1.                   BLU                                             p. 47 

Figura 8.                      Obey                                            p. 48 

Figura 8.1.                   Obey                                            p. 49 

Figura 9.                      Brandalism                                  p. 50 

Figura 9.1.                   Brandalism                                  p. 51 

Figura 9.2.                   Brandalism                                  p. 52 

Figura 10.                    Paul Kuczynski                            p. 53 

Figura 10.1.                 Paul Kuczynski                            p. 54 

Figura 10.2.                 Paul Kuczynski                            p. 55 

Figura 11.                    John Holcroft                               p. 56 

Figura 11.1.                 John Holcroft                               p. 57 

Figura 11.2.                 John Holcroft                                p. 58 

Figura 12.                    Gunduz Agayev                            p. 59 

Figura 12.1.                 Gunduz Agayev                            p. 60 



 4 

Figura 12.2.                 Gunduz Agayev                            p. 61 

Figura 13.                    Mana Neyestani                            p. 62 

Figura 13.1                  Mana Neyestani                            p. 63 

Figura 14.                    Angel Boligan Corbo                    p. 64 

Figura 14.1.                 Angel Boligan Corbo                    p. 65 

Figura 14.2.                 Angel Boligan Corbo                    p. 66 

Figura 14.3.                 Angel Boligan Corbo                    p. 67 

Figura 14.4.                  Angel Boligan Corbo                    p. 68 

Figura 15.                     Steve Cutts                                     p. 69 

Figura 15.1.                  Steve Cutts                                     p. 70 

Figura 15.2.                  Steve Cutts                                     p. 71 

Figura 15.3.                  Steve Cutts                                     p. 72 

Figura 16.                     Luis Quiles                                     p. 73 

Figura 16.1.                  Luis Quiles                                     p. 74 

Figura 16.2.                  Luis Quiles                                     p. 75 

Figura 16.3.                  Luis Quiles                                     p. 76 

 

 

 

Immagini volte a sensibilizzare il lettore 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Per mancanza di intraprendenza e fede gli uomini sono ciò che sono, impegnati a 

comprare e vendere, passando la vita come servi.” 

Henry David Thoreau (1817-1862) 

 

Quindi 

 

“Sappiate, signori miei, che la vita è breve e che non c’è altro modo di vivere se non 

calpestando le teste dei re” 

William Shakespeare (1564-1616) 

 

 

 



 6 

INTRODUZIONE 

 

“Ma se i potenti sono in grado di fissare le premesse del discorso, di decidere che cosa 

la popolazione in generale deve poter volere, sentire e meditare, e di “dirigere” l’opi-

nione pubblica mediante regolari campagne di propaganda, il modello tipico di come il 

sistema deve funzionare è in netto contrasto con la realtà”1 

Noam Chomsky 

 

Alla base della mia analisi vi è un’indagine sociologica che si muove tra il sistema capi-

talistico in cui viviamo e le sue conseguenze negative che, come vedremo, hanno riper-

cussioni svantaggiose anche sul piano artistico. La mia critica colpisce tutte quelle aspetti 

deteriori della struttura del nostro sistema, che in, apparenza, sembra essere articolato 

secondo una giusta logica, frutto del nostro passato. 

La dottrina capitalistica in cui viviamo crea popoli massificati, inermi e incapaci di reagire 

a qualunque stimolo, al di fuori di quello del consumo, con enormi e devastanti effetti 

negativi sulla psicologia dell’uomo e sull’equilibrio dell’ambiente. L’interrogativo che 

mi ha smosso a fare questa ricerca non è tanto il perché la società preferisca avere masse 

di lavoratori stanchi e irritati, quanto più perché queste masse permettano ad essa di im-

porsi in questo modo errato, facendo sì che molti muoiano di fame e altri buttino via ciò 

che avanzano. La società informa la nostra vita orientandoci verso modelli cui non è facile 

opporsi, infatti fin dalla nascita ci viene mostrato il mondo in cui viviamo da un certo 

punto di vista senza offrirci mai una vera alternativa. Ci viene imposto un modello di 

società, delle regole da seguire, dei passi da non lasciarci alle spalle per non rimanere 

“indietro” e che, di conseguenza, ci lascerebbero insoddisfatti. Ci viene continuamente 

chiesto di vivere cavalcando le mode e acquistando ogni qual oggetto senza che, real-

mente, ne necessitiamo o lo vogliamo. È mia opinione che, quando nasciamo, i nostri 

educatori dovrebbero insegnarci a vivere, a crescere e ad essere pronti a tutto, e non invece 

ad avere la vita improntata su un modello predeterminato che induce a vivere, consumare 

e morire, esattamente come un oggetto usa e getta. L’immagine che ci viene presentata – 

dice Chomsky – ha solo una remotissima relazione con la realtà. La verità resta sepolta 

                                                 
1 Chomsky N., Herman E. S., La fabbrica del consenso, La politica e I mass media, p.9 



 7 

sotto un enorme castello di bugie2. Viviamo quasi come se fossimo pezzi di ricambio, 

spesso danneggiati, che vengono sostituiti velocemente e continuamente da altri; ma noi 

non siamo nati in questo mondo per far funzionare le macchine dei ricchi, disumanizzan-

doci per aumentare il loro guadagno.  

E invece, cosa facciamo noi se non affidare i nostri beni ad imbroglioni, che li svendono, 

intimandoci di retribuirli per i loro servizi, accontentandoci del poco denaro che ci viene 

offerto per il nostro lavoro?  

Quindi il desiderio continuo di avere linee predefinite e regolate da seguire, figlio del 

nostro stesso sistema di valori, che orienta le nostre scelte, comportamenti e idee, senza 

che noi ce ne accorgiamo, non dovrebbe essere ribaltato? 

O preferiamo morire di fame in un fertile giardino perché l’interesse del mercato proibisce 

di coltivarlo? 

Dovremmo entrare nell’ottica che ci sono delle motivazioni e delle cause per le quali 

nasciamo in un determinato posto e in una specifica epoca. Io è esattamente questo che 

penso, dobbiamo comprendere il motivo della nostra esistenza. È molto importante che 

noi dentro al cuore sentiamo di dover raggiungere un obiettivo, senza il quale moriremmo, 

e se non si può raggiungere questo, potrebbe non aver senso vivere. Dobbiamo tornare a 

dare un significato alla nostra esistenza, uno scopo che prescinde dall’essere soggetti solo 

ed esclusivamente “consumanti”.  

Se si riuscisse a cambiare mentalità e modello di sviluppo sociale si potrebbe avere in 

cambio un tempo che non si declini solo sulla produzione/lavoro, ma su un tempo che 

permetta la produzione astratta di pensieri dediti alla comprensione della vita, che servono 

molto più di oggetti concreti che un giorno andranno eliminati, che non ci hanno permesso 

di apprendere nulla e che non ci arricchiscono nel profondo. Dovremmo riuscire a resti-

tuire il vero valore alla vita, perché noi non viviamo per lavorare, ma piuttosto lavoriamo 

per vivere. 

Ogni tentativo di cambiamento che aderisce a questo sistema di valori, si condanna ine-

vitabilmente all’effimerità, al contrario, ogni azione che si propone di modificare l’esi-

stente, deve adottare un sistema di valori completamente differente. Le precondizioni che 

hanno stabilito la struttura elementare del contesto in cui viviamo non sono avulse dalla 

                                                 
2 Chomsky N., Media e potere, p. 55 



 8 

storia, ma al contrario sono il risultato di scelte molto precise nel corso delle epoche a noi 

precedenti e come tali, possono essere modificate. Solo mutando effettivamente gli 

schemi interpretativi della nostra società potremo schiudere nuovi orizzonti e ipotizzare 

esistenze diverse improntate a valori nuovi.  

Trovo spunto per i miei pensieri in “Teoria critica della società”, scritti di Adorno, Hor-

kheimer e Marcuse. Nelle prime pagine di questa antologia, viene ripreso il testo scritto 

nel 1947 da Adorno e Horkheimer “Dialettica dell’illuminismo” il cui scopo era quello 

di comprendere come mai l’umanità, anziché procedere sulla via di una crescente realiz-

zazione dell’umano, sprofondi sempre più nella repressione e in una condizione di vita 

non libera, estraniata.3 “Il risultato inevitabile è, che nella corsa per la realizzazione al 

progresso, l’Illuminismo giunge a sopprimere le autonome individualità oggettivandole 

nel processo di produzione capitalistico, secondo quelle leggi della società che sono “na-

turalmente” repressive, e che rendono riconoscibile nell’assolutismo totalitario la più 

profonda e intima verità della società borghese.”4 Come meglio afferma Horkheimer in 

“Eclisse della ragione”: “nello sforzo di arrivare a dominare la natura esterna, l’uomo 

è costretto a sopprimere anche la natura che ha in sé, a reprimerla e a dirigere artificio-

samente le spinte.”5 Quindi, per logica, si può affermare che è nello stesso procedimento 

di liberazione dell’uomo dai condizionamenti della natura, che si manifesta la sua stessa 

sottomissione dell’uomo. Ci rifugiamo sempre più davanti agli assuefanti schermi tecno-

logici, senza tentare di ribellarci difronte alla menzogna che ci mostra questo sistema 

come unico modo di vivere. Io penso che ci siano ancora spazio ed energie per lottare ed 

ottenere qualcosa di migliore, che ci siano persone disposte ad utilizzare la loro esistenza 

per cambiare qualcosa in questo mondo. Per tirare fuori il bene dal male in cui navi-

ghiamo. Quindi basta comprare, basta stare al loro gioco e basta consumare per consu-

mare noi stessi. Smettiamola di permettere ad un governo invisibile, come afferma Vance 

Packard, “di studiare segretamente le nostre debolezze e vergogne nell’intento di influen-

zare più efficacemente il nostro comportamento.”6 Troviamo il modo di evadere da que-

sto mondo, oppure troviamo il modo di cambiare questo mondo. Non dobbiamo lavorare 

                                                 
3 Checconi S., Teoria critica della società, Antologia di Scritti di Adorno, Horkheimer e Marcuse, p. 14  
4 Checconi S., Teoria critica della società, Antologia di Scritti di Adorno, Horkheimer e Marcuse, p.14  
5Checconi S., Teoria critica della società, Antologia di Scritti di Adorno, Horkheimer e Marcuse, p.14  
6 Packard V., I persuasori occulti, p. 207 
 



 9 

per nessuno, ma il lavoro che dobbiamo fare nella nostra vita è solo ed unicamente per 

sopravvivere noi in questa natura. Ricordiamoci che siamo anche noi parte di questa terra, 

e quando questa terrà si spegnerà, morirà, soffocherà, anche noi ci spegneremo, moriremo 

e soffocheremo. Quindi tentiamo di ritrovare il giusto equilibrio biologico con noi stessi 

e con la natura che ci circonda. Smettiamola di sentirci una razza superiore, poiché sem-

plicemente ogni razza animale di questo mondo ha la sua caratteristica che lo privilegia: 

noi siamo come tutti gli altri animali, ma abbiamo il cervello che ci differenzia da loro, e 

questa è una peculiarità molto forte poiché la conoscenza ci permette di andare a colmare 

tutte le doti che ci mancano. Questa conoscenza però ci ha anche portato al punto di rot-

tura del mondo che stiamo vivendo oggi, quindi forse ora, quello che dovremmo fare, è 

imparare realmente ad usare la nostra intelligenza per vivere tutti quanti in questo mondo 

in pace e serenità. Senza cattiveria, senza discriminazioni, senza egoismo, e senza soldi. 

Basta dare a tutto un valore economico e ritroviamo i veri valori importanti per l’uomo 

per stare davvero bene.  

 

1.Descrizione e critica al modello della società dei consumi 

 

“La questione principale della Modernità  

non è che la Terra giri intorno al Sole, 

 bensì che il denaro giri intorno alla Terra.”7 

 

Nelle epoche precedenti alle nostre la gerarchia stabilita all’interno delle società era 

chiara e ben definita: le differenze erano nette nella popolazione, ognuno aveva uno scopo 

preciso e c’erano valori per il quale vivere. Oggi queste differenze, scopi e valori non 

esistono più. Ci troviamo immersi in una società che promuove l’omologazione degli 

individui quali fossero oggetti, pronti al loro stesso consumo e degrado. Sembra quasi che 

l’unico obiettivo che viene perseguito con determinazione e costanza sia da parte della 

classe dirigente e sia quello di mantenere la popolazione in un’inconsapevolezza ed igno-

ranza, apparentemente soddisfatta dai più futili piaceri e saperi, per poterla manipolare 

con maggior facilità. Un tempo erano l’analfabetismo e la sperequazione del potere a 

                                                 
7 Zizek S., La nuova lotta di classe, Rifugiati, terrorismo e altri problemi coi vicini, p. 12 



 10 

facilitare questo dominio da parte del governo sul popolo, ora sono la mediocrità, l’igno-

ranza, la volgarità ad essere la chiave per ottenere il consenso e la supremazia. Negli 

ultimi anni del 1800 vi fu un consistente salto quantitativo e qualitativo nella produzione 

industriale che concorse dopo la prima guerra mondiale all’emergere dei totalitarismi. 

Qui si comincia a vivere un’anima nazionale, esaltata dalla retorica e dalla persuasione 

dell’individuo dove esso è convinto di aderire alla coscienza dello stato, il quale gli con-

ferisce apparentemente potere dandogli motivazioni per la quale vivere. Ha inizio così la 

massificazione del popolo, in cui sempre più evidente è la sovrabbondanza e l’inutilità di 

una grande quantità di esseri umani ai margini del mercato globale. Quindi il primo passo 

da parte di un governo di tipo totalitario è stato quello di ottenere il consenso del popolo, 

e ciò è stato fatto attraverso la propaganda ed il controllo di tutte le notizie diffuse. Infatti 

come Orwell dice: “lo stato totalitario fa di tutto per controllare i pensieri e le emozioni 

dei propri sudditi, in modo persino più completo di come ne controlli le azioni”8. Così il 

1900, con i totalitarismi, ha rappresentato una risposta drammatica al cambiamento della 

società, dell'economia e dell'uso della tecnologia e la manipolazione dell'informazione 

diviene uno dei più importanti strumenti per gestire il potere. Come afferma il pubblici-

tario statunitense Louis Bernays “la manipolazione consapevole e intelligente, delle opi-

nioni e delle abitudini delle masse svolge un ruolo importante in una società democratica, 

coloro i quali padroneggiano questo dispositivo sociale costituiscono un potere invisibile 

che dirige veramente il paese.(…) Noi siamo in gran parte governati da uomini di cui 

ignoriamo tutto, ma che sono in grado di plasmare la nostra mentalità, orientare i nostri 

gusti, suggerirci cosa pensare.”9 

Quindi ci troviamo tutt’oggi più che mai a vivere in un sistema che è riuscito, attraverso 

la psicoanalisi e le neuroscienze, a conoscere meglio l’individuo comune più di quanto 

egli si conosca riuscendo così ad esercitare su di esso un maggior controllo. Un sistema 

in cui la propaganda è divenuta per la democrazia ciò che la violenza è stata per il totali-

tarismo. Questo “controllo” viene per lo più impiegato nel condizionare al massimo le 

nostre idee con lo scopo di omologare la popolazione, mantenerla nell’inconsapevolezza 

e convincerla che sono i piaceri più futili e passeggeri a costituire il raggiungimento dello 

                                                 
8 Cit. di George Orwell da “Romanzi e saggi”  
9 Bernays E. L., Propaganda, Della manipolazione dell’opinione pubblica in democrazia, p. 25 



 11 

stato di benessere e felicità. Come affermano Horkheimer e Adorno: “l’industria cultu-

rale è uno degli aspetti più caratteristici e vistosi dell’odierna società tecnologica; essa 

è il più subdolo strumento di manipolazione delle coscienze impiegate dal sistema per 

conservare sé stesso e tenere sottomessi gli individui”.10 

E ancora come Marcuse dichiara: “la società crea bisogni artificiali impedendo la libe-

razione degli individui attraverso il soddisfacimento delle pulsioni vitali. Così anche una 

società democratica diviene totalitaria. Rendendo impossibile qualsiasi forma di opposi-

zione”11. 

Andiamo così incontro ad un appiattimento culturale, ad una eliminazione delle diffe-

renze, ad una spersonalizzazione dell’individuo. Macchina trainante per alimentare l’eco-

nomia sono tutti i bombardamenti pubblicitari che subiamo costantemente ogni giorno e 

ci hanno portato a perdere la capacità di porci in modo critico nei confronti della società, 

fino al punto da parlare e pensare come il linguaggio con la quale ci assordano, il tutto 

promosso dal nostro stesso modello di società capitalistico.  

Analizzando il sistema appena descritto, possiamo notare come innanzitutto sia basato sul 

consumo, elemento centrale che sorregge il nostro capitalismo; questo consumismo, però, 

ci sta sempre più velocemente trascinando verso la distruzione totale (valori umani, disa-

stri ambientali, declino dell’economia, ecc…), sarebbe quindi necessario diminuirlo; ma, 

essendo il nostro sistema capitalistico, fallirebbe. Non credete dunque che il sistema sia 

sbagliato?  

Come Baudrillard dice, “il sistema capitalistico ha raggiunto l’apice delle differenze pro-

dotte dalla società, razionalizzandole e generalizzandole a tutti i livelli. La crescita è 

produttrice di disuguaglianza.”12 Non credete che, consci dell’illusoria realtà in cui vi-

viamo, dovremmo cominciare ad agire?  

 

 

 

 

 

                                                 
10 Cit. Max Horkheimer e Theodor W. Adorno, “Dialettica dell'Illuminismo” (1947) p. 246 
11 Marcuse, “Eros e civiltà”, p.186 
12Baudrillard J., La società dei consumi, p. 44  



 12 

1.1 Profetizzazioni avverate 

 

“La pubblicità è il commercio dell’anima.” 

 Marcello Marchesi 

 

Già nel 1835 Alexis de Tocqueville, filoso e politico, osservando il comportamento 

dell’individuo in mutamento come conseguenza dell’evoluzione tecnologica, dice: 

 “Se cerco d’immaginarmi il nuovo aspetto che il dispotismo potrà avere nel mondo, vedo 

una folla di innumerevoli uomini uguali, intenti solo a procurarsi piaceri piccoli e vol-

gari, con i quali soddisfare i loro desideri. (..)L'eguaglianza ha preparato gli uomini a 

tutte queste cose, li ha disposti a sopportarle e spesso anche considerarle come un bene-

ficio. Così, dopo avere preso a volta a volta nelle sue mani potenti ogni individuo ed 

averlo plasmato a suo modo, il sovrano estende il suo braccio sull'intera società; ne co-

pre la superficie con una rete di piccole regole complicate, minuziose ed uniformi, attra-

verso le quali anche gli spiriti più originali e vigorosi non saprebbero come mettersi in 

luce e sollevarsi sopra la massa; esso non spezza le volontà, ma le infiacchisce, le piega 

e le dirige; raramente costringe ad agire, ma si sforza continuamente di impedire che si 

agisca; non distrugge, ma impedisce di creare; non tiranneggia direttamente, ma osta-

cola, comprime, snerva, estingue, riducendo infine la nazione a non essere altro che una 

mandria di animali timidi ed industriosi, della quale il governo è il pastore. Ho sempre 

creduto che questa specie di servitù regolata e tranquilla, che ho descritto, possa combi-

narsi meglio di quanto si immagini con qualcuna delle forme esteriori della libertà e che 

non sia impossibile che essa si stabilisca anche all'ombra della sovranità del popolo.”13.  

Quindi l’avvento delle rivoluzioni industriali, il gigantismo delle macchine e l’egoismo 

dell’uomo di voler possedere, hanno inciso profondamente per l’inizio dell’era del con-

sumismo. Un tipo di società che divide gli uomini incentivando la solitudine, la falsità e 

la competitività, portandoci alla sordità nei confronti dei veri valori di cui curarsi. La 

fretta e il fatto di non avere tempo, sono una delle cause di questa società compulsiva tutta 

tesa a sprecare il suo tempo in mille modi e dietro mille frastuoni, pur di non fermarsi ed 

ascoltare.  

                                                 
13 Cit. Alexis de Tocqueville, filosofo, politico e storico nato a parigi nel 1805. “La democrazia in Ame-
rica”    http://www.filosofico.net/Antologia_file/AntologiaT/tocqueville1.htm 



 13 

Nel 1955 Victor Lebow, economista americano, descrisse così la società in cui viviamo: 

“La nostra economia incredibilmente produttiva ci richiede di elevare il consumismo a 

nostro stile di vita, di trasformare l'acquisto e l'uso di merci in rituali, di far sì che la 

nostra realizzazione personale e spirituale venga ricercata nel consumismo. Abbiamo 

bisogno che sempre più beni vengano consumati, distrutti e rimpiazzati ad un ritmo sem-

pre maggiore. Abbiamo bisogno di gente che mangi, beva, vesta, cavalchi, viva, in un 

consumismo sempre più complicato e, di conseguenza, sempre più costoso”. 14 

Ma ovviamente questo sistema non può che trascinare con sé numerose problematiche 

che fan sì che lo sviluppo del capitalismo sia accompagnato da profonde lacerazioni. Ve-

diamo infatti con le rivoluzioni industriali emarginati nella miseria interi strati sociali, a 

partire dagli artigiani, rovinati dal nuovo sistema produttivo. Questo sistema, nel tempo, 

ha prodotto la lotta di classe tra gli operai e i capitalisti, interessati, gli uni ad accrescere 

i salari e gli altri a tenerli quanto più bassi possibile. Crisi ricorrenti hanno provocato e 

provocano disoccupazione e disperazione nelle masse. Troviamo la motivazione di queste 

numerosi crisi in una profetica analisi del filosofo Bertrand Russell il quale nel suo testo 

“Elogio dell’ozio” ci offre una panoramica efficace per la “cura” di quelli che sono i mali 

del mondo moderno. Egli sostiene che molte idee che noi accettiamo ad occhi chiusi a 

proposito delle virtù del lavoro derivano appunto da tale sistema e non si adattano più 

al mondo moderno perché la loro origine è preindustriale. L’etica del lavoro è l’etica 

degli schiavi e il mondo moderno non ha bisogno di schiavi15. Il concetto del dovere, 

storicamente parlando, è stato un mezzo escogitato dagli uomini al potere per indurre altri 

uomini a vivere per l’interesse dei loro padroni anziché per il proprio. Questa è l’etica 

dello stato schiavistico, applicata in circostanze del tutto diverse da quelle che le diedero 

origine. La fede nella virtù del lavoro provoca grandi mali nel mondo moderno, e la 

strada per la felicità e la prosperità si trova invece nella diminuzione del lavoro e di 

conseguenza del consumo.16 Questo è ciò che affermava Russell nel 1935, e riafferma il 

filosofo sloveno Slavoj Zizek nel 2016: “è possibile azzardare l’ipotesi che oggi, con 

l’epoca nuova del capitalismo globale, stia nascendo una nuova era della schiavitù. Non 

esiste più la condizione legalmente formalizzata dello schiavo, ma la schiavitù ha assunto 

                                                 
14  Cit. Victor Lebow, edizione primaverile del Journal of Retailing 
15 Russell B., Elogio dell’ozio, p.13 
16 Russell B., Elogio dell’ozio, p. 15 



 14 

una miriade di nuove forme: i milioni di lavoratori immigrati nella penisola saudita, privi 

dei più elementari diritti civili e di libertà; il controllo totale esercitato su milioni di ope-

rai nelle officine asiatiche, spesso organizzate come campi di concentramento; l’uso dif-

fusissimo del lavoro forzato nello sfruttamento delle risorse naturali in molti paesi 

dell’Africa centrale.”17 

Pertanto, come dice Anselm Jappe, “la società basata sulla merce, il valore, il denaro e 

il lavoro tende con sempre maggior evidenza alla creazione di un’umanità superflua, può 

aver quindi senso continuare a chiedere e promettere la creazione di posti di lavoro, 

quando del lavoro non c’è più bisogno?18” 

 

1.2. Spiegazione del nostro comportamento 

 

Durante un’intervista fatta al biologo Bruce Lipton troviamo alcune motivazioni scienti-

fiche ai nostri comportamenti. Egli sostiene che – secondo la teoria darwiniana e quella 

newtoniana – l’uomo è sempre stato in competizione con altri uomini e con il pianeta per 

imporsi gerarchicamente sulla materia ed arrivare a possederla. In questa ottica ciò che 

contava era il possesso di più materia possibile e l’affermazione dell’uomo sull’uomo e 

come essere supremo rispetto al mondo naturale. Per affermare la propria posizione ge-

rarchica l’uomo “mina il pianeta, lo stupra di tutti i suoi beni” incurante della sua soffe-

renza. L’interesse della posizione di questo biologo sta – secondo me – nel considerare la 

questione alla luce della nuova fisica quantistica per la quale non conta tanto la materia, 

ma l’energia. Trasportando la questione sul terreno umano, se non conta più la materia, 

perché superata dall’energia, occorre andare oltre l’umanità materiale per arrivare ad una 

umanità che si concentra sulla propria energia, sulla propria felicità e sul proprio benes-

sere.19 

 

 

 

 

                                                 
17Zizek S., La nuova lotta di classe, Rifugiati, terrorismo e altri problemi coi vicini, p. 64 
18 Jappe A., Contro il denaro, p. 31 
19 Cit. di Bruce Lipton, biologo americano 



 15 

1.3. Arte e politica 

 

Quindi nonostante questo argomento possa apparire molto distante dal campo artistico, 

mi avvalgo delle tracce lasciate da Dufrenne in “Art et politique” 1974 per motivare le 

mie dissertazioni: 

“Arte e politica sono due istituzioni inserite nel sistema sociale e, in quanto tali, si tro-

vano collegate necessariamente all’ideologia, considerata come ciò che esprime e giu-

stifica il sistema o, di fatto, la borghesia dominante, falsità cui bisogna opporre, attra-

verso l’arte, una nuova genealogia della verità. L’antidoto che permette di restituire 

all’arte la sua innocenza corrotta dall’ideologia è l’utopia, che mira non a purgare le 

istituzioni ma a distruggerle, proponendo un altro pensiero per un’altra vita. Dufrenne 

sostiene che la molla dell’utopia va ricercata nel desiderio, di un’altra vita, di giustizia, 

che è sempre legato alla rivolta. Alla lotta attiva contro l’ingiustizia. Sperare nella rea-

lizzazione di questo desiderio è sperare in sé, nella propria capacità all’azione, culmine 

dell’utopia, che può assumere forme di una violenza costruttiva. Bisogna quindi restituire 

all’arte un senso e una funzione e ciò può accadere solo se viene nuovamente attribuito 

quell’alone di festa che possedeva presso i popoli primitivi, quel senso della bellezza 

come intensità dell’apparire, il gesto pienamente gesto, che si dà alla vista come neces-

sario e sufficiente: le essenze vengono mescolate, le competenze discusse, le virtù messe 

sotto accusa e l’arte appare quindi esemplare per la pratica rivoluzionaria e motore trai-

nante per la rivoluzione.”20 

Arrivati al culmine di un’epoca al limite della sostenibilità morale, il mio obiettivo è 

quello di rendere quindi le persone più consapevoli, o per lo meno maggiormente soggette 

a ragionamenti che siano di natura contrastante all’ideologia21 (se ancora possiamo dire 

che ci sia) in cui stiamo vivendo. 

 

                                                 
20 Dufrenne  http://www.lettere.unimi.it/dodeca/franzini/f7_3.htm  
21 “L’ideologia è il complesso di credenze, opinioni, rappresentazioni, valori che orientano un determi-
nato gruppo sociale.” Definizione di Enciclopedia Treccani http://www.treccani.it/enciclopedia/ideologia/  
Tutto il corso del ‘900 è stato caratterizzato da tre ideologie, liberismo, fascismo e comunismo, tutte con-
trastanti tra loro, che vedono la loro medesima fine al termine di questo stesso secolo. Quel che arriva a 
noi è un’esplosione frammentata di queste tre concezioni del mondo, prendiamo qualcosa da ognuna di 
queste senza però creare nulla di nuovo. Non abbiamo più valori su cui poggiarci o obiettivi cui aspirare, 
non abbiamo più un’ideologia. Trasciniamo gli avanzi andati a male del passato senza aspirare a nulla di 
più appetibile per il futuro. 



 16 

2. Controllo delle masse e indirizzamento a uno stile di vita programmato 

 

“La funzione di uomo di stato è quella di formulare scientificamente la volontà del po-

polo” 

George Bernard Shaw22 

 

“Accettiamo che una guida morale, un pastore, uno studioso, o semplicemente un’opi-

nione diffusa ci prescrivano un codice di comportamento sociale standardizzato al quale 

ci conformiamo per la maggior parte del tempo. (…) Le tecniche usate per inquadrare 

l’opinione pubblica sono state inventate e poi sviluppate via, via che la società diventava 

più complessa e le esigenze di un governo invisibile si rivelava sempre più necessaria”. 

Questo è ciò che afferma Louis Bernays, il quale partendo dalle considerazioni fatte dallo 

zio Freud sulla psicologia delle masse, e facendosi ispirare da Le Bon e Lippman, racco-

glie in un famigerato testo le strategie per studiare le motivazioni delle persone e fornire 

gli strumenti necessari ai PR (Operatore in Pubbliche Relazioni) per poter ottenere il con-

senso plasmando la mente degli individui. In sostanza Bernays cambiò con il termine di 

“direzione pubblicitaria” quella che durante gli anni di guerra era definita propaganda e 

diede il nome di PR agli operatori che svolgevano quella professione. Il consulente PR 

deve prima di tutto impedire che ci sia una divulgazione di informazioni sbagliate, secon-

dariamente deve stabilire una fiducia ben solida con il cliente e la sincerità deve essere 

una regola aurea, perché egli non tende a voler ingannare il pubblico, ma a conoscere il 

desiderio dell’opinione pubblica per poter controllare le masse e mobilitarle a proprio 

piacere.23 Fatto ciò il PR deve far conoscere una determinata idea al pubblico, servendosi 

dei mezzi di comunicazione di massa. 

Di conseguenza a pari passo con lo sviluppo del capitalismo, vediamo evolversi uno stu-

dio riguardante la psicologia delle folle. Già nel 1895 Gustave Le Bon spiega come l’in-

sieme dei caratteri comuni imposti dall’ambiente e dall’ereditarietà a tutti gli individui di 

un popolo costituiscono l’anima di questo popolo. Quindi i valori che si ergono nel pro-

fondo di ogni individuo sono fortemente condizionati dalle tradizioni, dall’epoca e dalla 

                                                 
22 Bernays E. L., Propaganda, Della manipolazione dell’opinione pubblica in democrazia, p.118 
23Bernays E. L., Propaganda, Della manipolazione dell’opinione pubblica in democrazia, p. 58 



 17 

situazione politica del luogo in cui nasce. Questo, unito al sistema propagandistico in 

favore del consumismo, fa sì che la maggior parte delle nostre azioni quotidiane siano 

l’effetto di motivi occulti che ci sfuggono. Ed è impressionando l’immaginazione della 

folla, facendo penetrare un’idea nel loro inconscio, trasformandosi così in sentimento, e 

dando potere al nome di fede, che si conquista l’arte di governare. 24 

Ci danno modo di pensare che abbiamo tutti gli strumenti per essere liberi, ed il primo è 

l’istruzione, che però attraverso l’oscurantismo mediatico, quel che sappiamo è quel che 

ci viene detto e insegnato e non quello che siamo davvero curiosi di conoscere. Ma come 

dimostrarono numerosi filosofi eminenti: “l’istruzione non rende l’uomo né più morale 

né più felice, essa non ne cambia gli istinti e le passioni ereditarie, e può, se mal diretta, 

diventare molto più dannosa che utile. (…) Consistendo l’istruzione nel ripetere e l’ob-

bedire, la scuola crea oggi i malcontenti e gli anarchici, e prepara per i popoli latini le 

ore della decadenza”.25 In realtà, il governo invisibile utilizza l’istruzione per esercitare 

il suo potere ancora meglio, infatti come dice Bernays, “si tratta di governare attraverso 

l’istruzione26: il governo invisibile è un pugno di persone che detta i metodi pedagogici 

di quasi tutte le nostre scuole”.27 E ancora, come dice Chomsky “il sistema scolastico è 

profondamente strutturato in modo da ricompensare il conformismo e l’obbedienza.”28 

E oltre ad utilizzare l’istruzione come manipolazione al fine di crescerci con determinate 

impostazioni, ci convincono che nel tempo libero sia molto rilassante e piacevole, oltre 

che fare compere di qualunque tipo, rimanere inermi sul divano ad osservare un piatto 

schermo per riempire la nostra mente di moltissimi stimoli ed informazioni che lungi 

dall’allentare lo stress, lo moltiplicano. Per l’appunto, come Baudrillard dice: “quel che 

trasmette il medium TV, è, attraverso la sua organizzazione tecnica, l’idea (l’ideologia) 

di un mondo visualizzabile a piacere, suddivisibile a piacere, leggibile per immagini. 

Esso trasmette l’ideologia dell’onnipotenza di un sistema di lettura su di un mondo dive-

nuto un sistema di segni.”29 Da queste affermazioni si giunge alla conclusione che per 

noi è molto arduo allontanarci dal modello di pensiero con il quale siamo stati cresciuti, 

                                                 
24Le Bon G., Psicologia delle folle, Un’analisi del comportamento delle masse, rif.p. 29-51-90-98-153 
25 Le Bon G., Psicologia delle folle, Un’analisi del comportamento delle masse, p. 122 
26 Bernays E. L., Propaganda, Della manipolazione dell’opinione pubblica in democrazia, p.120 
27 Bernays E. L., Propaganda, Della manipolazione dell’opinione pubblica in democrazia, p. 52 
28 Chomsky N., Media e potere, p.14 
29 Baudrillard J., La società dei consumi, p.139  



 18 

e diviene sempre maggiore la distanza da una più vera libertà di pensiero poiché sempre 

più adagiamo le nostre decisioni in un fiume di opportunità mai prese in considerazione. 

A seguito degli studi svolti dal sociologo Gustav Le Bon sulla psicologia delle folle, pos-

siamo confermare che “gli individui che fanno parte di una massa perdono autonomia 

ed equilibrio, ma acquisiscono una falsa sensazione di forza e sicurezza data dall’essere 

parte di qualcosa. Inoltre la massa è governata dall’inconscio, poiché l’individuo im-

merso nel mezzo di una folla attiva cade in uno stato di ipnosi che porta alla –paralisi- 

del cervello rendendolo schiavo di tutte le sue attività inconsce.”30 

Opposte alle ricerche di Bernays, sono le idee del sociologo Vance Packard, che alla fine 

del suo testo “I persuasori occulti”, cita le parole di un esperto in PR, l’hawaiano Kleber 

R. Miller, il quale affermava: “si tratta di sapere se l’esperto di pubblic-relation è co-

sciente della gravità dei problemi morali sollevati da talune sue attività. Siccome il PR è 

in grado di creare su qualsiasi scala un clima emotivo e un movimento di opinione favo-

revoli alla causa del cliente che egli presenta… è costretto a chiedersi continuamente se 

il fine giustifichi i mezzi. (…) Uno dei problemi fondamentali che si pongono nella nostra 

professione è il diritto di manipolare la personalità umana. Tale manipolazione implica 

necessariamente il disprezzo dell’individuo.” Conclude Packard dicendo “il sopruso che 

molti manipolatori commettono, è a mio avviso, il tentativo di insinuarsi nell’intimità 

della mente umana. È questo diritto alla intimità della mente che, io credo, abbiamo il 

dovere di difendere.”31 

Quindi abbiamo visto come la pubblicità sia in realtà un’arma di disinformazione di massa 

dal momento in cui distoglie l’attenzione dalle informazioni davvero importanti veicola 

messaggi manipolati a tal punto da alterare la realtà e la storia. Il compito della pubblicità 

è sedurre le masse e destare il loro interesse su tutto ciò che è non realmente necessario e 

come viene ben detto da Montanari e Trione in Contro le mostre: “Pubblicità, concepita 

come elisir per insultare i nostri sguardi e confondere i nostri valori”.32 

 

 

 

                                                 
30Le Bon G., Psicologia delle folle, Un’analisi del comportamento delle masse, rif. p.52-53-54 
31 Packard V., I persuasori occulti, rif. p. da 243 a 250 
32 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p.12  



 19 

2.1. Strategie delle comunicazioni di massa 

 

 “I sistemi democratici procedono diversamente, perché devono controllare non solo 

ciò che il popolo fa, ma anche quello che pensa. Lo Stato non è in grado di garantire 

l'obbedienza con la forza e il pensiero può portare all'azione, perciò la minaccia all'or-

dine deve essere sradicata alla fonte. È quindi necessario creare una cornice che deli-

miti un pensiero accettabile, racchiuso entro i princìpi della religione di Stato.”33 

Chomsky e Herman 

 

Noam Chomsky linguista, filosofo, teorico della comunicazione e anarchico americano 

ha scritto numerosi saggi politici nei quali tenta di sollevare “il velo di Maya” dai mec-

canismi oscuri che regolano la struttura della nostra società. In un piccolo libro intitolato 

“Media e potere” Chomsky raccoglie i saggi e gli scritti degli ultimi anni in cui analizza 

il rapporto tra mezzi di comunicazione, potere e controllo sociale. In questo testo formula 

10 regole con le quali le grandi imprese multinazionali condizionano l'informazione di-

vulgata dai media obbligando la massa ad una fruizione passiva. Vediamo le 10 regole 

con le quali i media controllano il consenso politico e l’opinione pubblica: 

 

1- La strategia della distrazione: l’elemento principale del controllo sociale è la stra-

tegia della distrazione che consiste nel distogliere l’attenzione del pubblico dai 

problemi importanti e dei cambiamenti decisi dalle élites politiche ed economiche, 

attraverso la tecnica del diluvio o inondazioni di continue distrazioni e di infor-

mazioni insignificanti. (…) Mantenere l’Attenzione del pubblico deviata dai veri 

problemi sociali, imprigionata da temi senza vera importanza, sempre occupato, 

senza nessun tempo per pensare. 

2- Creare problemi e poi offrire le soluzioni: si crea un problema, una “situazione” 

prevista per causare una certa reazione da parte del pubblico, con lo scopo che sia 

questo il mandante delle misure che si desiderano far accettare. Ad esempio: or-

ganizzare attentati sanguinosi, con lo scopo che sia il pubblico a richiedere le leggi 

sulla sicurezza e le politiche a discapito della libertà.  

                                                 
33  Chomsky N., Herman E. S., La fabbrica del consenso, La politica e I mass media 
 



 20 

3- La strategia della gradualità: per far accettare una misura inaccettabile, basta ap-

plicarla gradualmente, a contagocce, per anni consecutivi. Tanti cambiamenti che 

avrebbero provocato una rivoluzione se fossero state applicate in una sola volta. 

4- La strategia del differire: un altro modo per far accettare una decisione impopolare 

è quella di presentarla come “dolorosa e necessaria”, ottenendo l’accettazione 

pubblica, nel momento, per un’applicazione futura. E’ più facile accettare un sa-

crificio futuro che un sacrificio immediato.  

5- Rivolgersi al pubblico come ai bambini: la maggior parte della pubblicità diretta 

al gran pubblico usa discorsi, argomenti, personaggi e una intonazione particolar-

mente infantile, molte volte vicino alla debolezza, come se lo spettatore fosse una 

creatura di pochi anni o un deficiente mentale. Quanto più si cerca di ingannare lo 

spettatore più si tende ad usare un tono infantile. 

6- Usare l’aspetto emotivo molto più della riflessione: sfruttare l’emozione è una 

tecnica classica per provocare un corto circuito su un’analisi razionale e il senso 

critico dell’individuo. Inoltre, l’uso del registro emotivo permette di aprire la porta 

d’accesso all’inconscio per impiantare idee o indurre comportamenti. 

7- Mantenere la gente nell’ignoranza e nella mediocrità: far si che il pubblico sia 

incapace di comprendere le tecnologie ed i metodi usati per il suo controllo e la 

sua schiavitù. “La qualità dell’educazione data alle classi sociali inferiori deve 

essere la più povera e mediocre possibile. 

8- Stimolare il pubblico ad essere favorevole alla mediocrità: spingere il pubblico a 

ritenere che è di moda essere stupidi, volgari e ignoranti. 

9- Rafforzare il senso di colpa: far credere all’individuo che è soltanto lui il colpe-

vole della sua disgrazia, per causa della sua insufficiente intelligenza, delle sue 

capacità o dei suoi sforzi. Così, invece di ribellarsi contro il sistema, l’individuo 

si auto-svaluta e s’incolpa, cosa che crea a sua volta uno stato depressivo, uno dei 

cui effetti è l’inibizione della sua azione.  

10- Conoscere la gente meglio di quanto essa si conosca: negli ultimi 50 anni, i rapidi 

progressi della scienza hanno generato un divario crescente tra le conoscenze del 

pubblico e quelle possedute e utilizzate dalle élites dominanti. Grazie alla biolo-

gia, la neurobiologia, e la psicologia applicata, il “sistema” ha goduto di una co-

noscenza avanzata dell’essere umano, sia nella sua forma fisica che psichica. Il 



 21 

sistema è riuscito a conoscere meglio l’individuo comune di quanto egli stesso si 

conosca. Questo significa che, nella maggior parte dei casi, il sistema esercita un 

controllo maggiore ed un gran potere sugli individui, maggiore di quello che lo 

stesso individuo esercita su sé stesso. 34 

 

Il risultato di queste strategie implica un forte controllo del pensiero pubblico e quindi 

nonostante la nostra società sia democratica, è contemporaneamente molto indottrinata. 

Tutte le verità vengono facilmente sepolte dando maggior spazio all’inutile e alla crea-

zione di continue illusioni. Il problema centrale, ossia la privatizzazione delle risorse, 

diviene l’unica incognita di cui non si parla, dal momento in cui parlarne significa attac-

care la struttura fondamentale dello stato capitalista. Quindi possiamo concludere che la 

politica dell’attuale società è una nociva ipnosi di massa che obbliga l'individuo ad una 

scelta acritica condizionata da un pensiero artificiale e commerciale. Insomma “lo scopo 

è di fare in modo che il gregge disorientato continui a non orientarsi.”35 

 

2.2. Il capitalismo crea benessere? 

 

“La pubblicità è un mezzo studiato per rendervi scontenti di ciò che avete e farvi desi-

derare ciò che non avete.” 

Serge Latouche 

 

Dopo aver analizzato l’evoluzione del capitalismo, averlo criticato attraverso pareri già 

esposti da autori passati, averlo criticato io stessa, secondo le mie esperienze e i miei studi 

ed infine aver evidenziato le tecniche con la quale vengono tesi i fili della nostra sorte, 

ossia il controllo delle masse indirizzate a determinate scelte politiche e di consumo, ci 

dobbiamo porre un quesito: il sistema in cui viviamo ci porta ad essere per lo meno felici? 

Pensiamo che sia valsa la pena sacrificare i nostri più sinceri valori per scambiarli con lo 

spirito del denaro, del possesso e del consumo? Pensiamo che sia valsa la pena disboscare 

intere regioni, inquinare la maggior parte delle acque e avvelenare l’aria che respiriamo 

                                                 
34 Chomsky N., Media e potere, rif. p.31-35 
35 Chomsky N., Media e potere, p. 67 



 22 

per ottenere maggior dominio nel mondo? Pensiamo che sia stato giusto sacrificare mi-

lioni di vittime in guerre solo in nome della “fede” o per espandere il territorio e il pos-

sesso a vantaggio di un qualche uomo già potente e solo a nostro discapito? 

Osservando più attentamente la realtà possiamo renderci conto che non abbiamo ottenuto 

quasi nulla. Certo il confort della casa, della macchina, degli aerei, il diritto di voto, il 

diritto alla cultura, anche se in modo limitato… ma cosa sono tutte queste cose se comun-

que non ti portano ad essere veramente felice?  

Se si arrivasse a trovare la vera felicità in un oggetto non credete che il capitalismo in-

contrerebbe degli inciampi dal momento in cui quell’individuo felice non consumerebbe 

più? 

Ci sono numerosi studi che dimostrano che il consumismo, il materialismo, non portano 

altro che tristezza, ansia e frustrazione. Il compito dell’oggetto acquistato è quello di sod-

disfare un bisogno, che però, una volta appagato, deve nuovamente essere sollecitato da 

un’altra necessità. 

Questo ciclo continuo porta ad una apatia delle emozioni umane e un aumento del con-

sumo e di conseguenza del deterioramento delle risorse nel mondo.  

L’economista statunitense Gary Becker in un articolo pubblicato nel 1965 disse: “il con-

sumatore, nella misura in cui consuma, è un produttore. E che cosa produce? Produce, 

molto semplicemente, la propria soddisfazione. Si deve pertanto considerare il consumo 

come un’attività d’impresa attraverso cui l’individuo, a partire dal capitale di cui di-

spone, produrrà qualcosa che sarà la propria soddisfazione”.36 

Quindi teoricamente il capitale di cui noi disponiamo attraverso il nostro lavoro, secondo 

questa considerazione, dovrebbe apportarci delle soddisfazioni date dall’appagamento dei 

nostri bisogni. Nella realtà però non è così poiché con lo striminzito salario della fine del 

mese non si fa altro che pagare tutte le spese imposte dalla società per il mese successivo; 

così non ci rimane molto per soddisfare i nostri desideri, che vengono continuamente 

provocati e sollecitati da un bombardamento pubblicitario continuo. Quindi se lavoriamo 

la maggior parte del tempo e il tempo libero lo utilizziamo per decidere come spendere i 

nostri ultimi guadagni, non diamo spazio a pensieri e sentimenti, non colmiamo i vuoti 

reali da cui siamo invasi e dal non riuscire a dare un senso alla nostra vita nascono ansie 

                                                 
36 https://www.valut-azione.net/blog/i-bisogni-umani-e-le-esigenze-che-ci-rendono-esseri-potenzial-
mente-liberi-e-creativi/    Cit. di Gary Becker 



 23 

e depressioni. “Gli oggetti non costituiscono né una flora né una fauna. Tuttavia danno 

l’impressione di essere una vegetazione proliferante e di una giungla, dove il nuovo uomo 

selvaggio dei tempi moderni fatica a ritrovare i riflessi della civiltà.”37  

Due studiose Juliet Schor e Loren Anderson, affermano che l’iper-consumo alimenta ne-

cessità inesistenti, e la nostra società, che ci guida lungo questa strada, agendo su compo-

nenti psicologiche legate all’emulazione, al desiderio di possesso, all’affermazione so-

ciale… soggetta il consumatore a una pressione costante e invasiva che determina la con-

vinzione, del tutto ingannevole, che con il possesso di un bene si possa aspirare alla feli-

cità, mentre la realtà è che essa non si può trovare al mercato, ma solo dentro sé stessi. 

Quindi ci troviamo persi in una marea di oggetti di qualunque genere, affogati da continue 

informazioni dell’arrivo sul mercato di nuove cose, abbiamo la mente intrisa di mille 

pensieri inutili per la nostra felicità. Abbiamo perso il vero e intimo rapporto con le per-

sone mettendo tutto su un piano più astratto, o meglio, virtuale. Baudrillard dice che il 

fatto fondamentale della nostra società è proprio questa perdita della relazione umana, 

spontanea, reciproca e simbolica.38 

 

2.3. Consumo, dunque sono 

 

Gli Usa hanno un’impronta ecologica di 8,6 ettari/persona contro gli 3,8 calcolati 

come media tollerabile dal sistema del mondo ed il debito contratto per il consumo di 

massa ha raggiunto un valore medio di 150 000 $ a persona.39 

 

Secondo le parole del filosofo Zygmunt Bauman “nella società dei consumatori nessuno 

può diventare soggetto senza prima trasformarsi in merce e quindi essere a sua volta un 

prodotto di consumo.”40 Andiamo quindi incontro ad un’epoca in cui il consumo ha as-

sunto nella vita della maggior parte delle persone una posizione centrale, trasformandosi 

nello scopo stesso dell’esistenza, e la nostra volontà di desiderio e di volere, diventano 

l’effettivo fondamento dell’economia. Seguendo ancora le tracce lasciate da Bauman “il 

                                                 
37 Baudrillard J., La società dei consumi, p.4  
38 Baudrillard J., La società dei consumi p. 193 i 
39 Debito pubblico degli stati uniti: http://it.blastingnews.com/politica/2015/06/gli-stati-uniti-detengono-
il-record-del-debito-pubblico-mondiale-00458355.html  
40 Bauman Z., Consumo dunque sono, p.17 



 24 

consumismo associa la felicità non tanto alla soddisfazione dei bisogni, ma piuttosto alla 

costante crescita della quantità e dell’intensità dei beni. (…) Un’economia orientata ai 

consumi promuove attivamente il malcontento, erode la fiducia e rafforza il sentimento 

di insicurezza. (…) punta a suscitare emozioni consumistiche, non a sviluppare la ra-

gione.”41 Inoltre Bauman evidenza come questo modello di società non generi neanche 

troppi dissensi grazie all’espediente di rappresentare il nuovo obbligo come libertà di 

scelta. Quel che mi chiedo è come sia possibile che nonostante tutti questi numerosissimi 

testi scritti dal 1800 in avanti non abbiamo impedito comunque la pianificazione e lo 

sviluppo di tutta questa società. Al contrario ci siamo tranquillamente adagiati su appa-

renti comodità che ci sono stati offerti, proprio come si fa ora per tener calmo un bambino 

al ristorante: gli si mette difronte un I-pad con giochi o cartoni animati e la sua attenzione 

sarà falsamente soddisfatta da immagini probabilmente subliminali. Quindi vivendo in 

una società di eccessi, velocità e scarti, essa progredisce grazie all’economia del “com-

pra, godi e butta via”.42 

Addirittura Max Weber afferma che “il principio etico della vita di produzione era il 

rinvio della gratificazione e quindi il rimanere sempre insoddisfatto in modo tale da aver 

sempre bisogno di qualcosa.”43 “Una società governata dall’estetica del consumo abbi-

sogna dunque un tipo di gratificazione molto particolare: una gratificazione che sia al 

contempo una medicina e un veleno. (…) una gratificazione mai pienamente gratificante, 

mai assaporata appieno, interrotta a metà…”44 

 

2.4. L’individuo in scatola a soli 9.99 $ 

 

“I consumatori sono spinti dal bisogno di mercificare se stessi. (…) L’auto definizione 

dell’individuo liquido moderno sta nell’impulso alla scelta e nel tentativo di rendere 

tale scelta pubblicamente visibile” 

Zygmunt Bauman45 

 

                                                 
41 Bauman Z., Consumo dunque sono, p.40-58 
42 Bauman Z., Consumo dunque sono, p.122 
43 Bauman Z., Consumo dunque sono, p. 123 
44 Bauman Z., Modernità liquida, p. 185 
45 Bauman Z., Consumo dunque sono, p. 138 



 25 

Il soggetto tende a comprarsi una personalità attraverso la moda e gli oggetti che acquista: 

“l’opportunità di -andare per negozi-, di scegliere e mostrare il –proprio vero io-, di 

essere in –movimento-, ha finito nell’odierna società consumistica col significare li-

bertà”46. Questo diventa il metodo per costruirsi una personalità, per essere accettati da 

altri, il problema è che essendoci un eccesso di opportunità l’obiettivo di autoidentifica-

zione comporta molti frammenti e contrasti. E come Bauman sostiene: “essendo un com-

pito condiviso da tutti, deve essere eseguito da ciascuno in condizioni estremamente di-

verse, esso difatti divide gli uomini e fomenta una competizione senza esclusione di colpi, 

anziché produrre una condizione umana omogenea, incline a generare cooperazione e 

solidarietà”.47 Questo permette così all’economia di andare avanti con una marcia in più, 

poiché proprio per questa volontà di voler sempre essere meglio di qualcun altro, l’acqui-

sto di vestiti, prodotti, abbonamenti a palestre… induce ad un ulteriore motivo di con-

sumo. Sembra quasi che innalziamo il consumo a religione, infatti come dice Baudrillard, 

“l’individuo serve il sistema industriale non già apportandogli le sue economie o fornen-

dogli il suo capitale, ma consumandone i prodotti. Non c’è del resto nessun’altra attività, 

religiosa, politica o morale, a cui lo si prepari in maniera così completa, dotta e co-

stosa”48 

Qualsiasi cosa facciamo nell’arco della nostra giornata è una sorta di fare shopping: “ 

facciamo shopping per cercare i mezzi necessari a guadagnarci da vivere e i modi per 

convincere potenziali datori di lavoro che li possediamo; il tipo di immagine che ci pia-

cerebbe avere e i modi per far credere agli altri che siamo ciò che appariamo; modi di 

fare nuove amicizie e liberarci da quelle che non desideriamo più; modi per attirare l’at-

tenzione o per sfuggire all’occhio indagatore; modi per trarre il massimo godimento 

dall’amore  e il modo meno costoso per troncare una relazione allorché l’amore svani-

sce; (…)  le risorse per fare più velocemente ciò che va fatto e nuove cose da fare per 

impiegare il tempo che avanza; gli alimenti più prelibati e la dieta più efficace per an-

nullarne le conseguenze; gli amplificatori hi-fi più potenti e le pillole antiemicrania più 

efficaci. La lista della spesa non finisce mai. (…) Siamo acquirenti abili e infaticabili”49 

                                                 
46 Bauman Z., Modernità liquida, p. 94 
47 Bauman Z., Modernità liquida, p. 98 
48 Baudrillard J., La società dei consumi, p. 83 
49 Bauman Z., Modernità liquida, p. 77 



 26 

E in tutta questa inondazione di acquisti ci dimentichiamo che c’è una differenza tra il 

valere per la propria adesione ad un modello e ad un codice costituito e il valere per delle 

qualità naturali e innate/istintive. 

Inoltre i social network e la televisione ci hanno fatto perdere ancora di più la reale sen-

sazione di tempo e spazio, divenuti l’uno incorporeo ed istantaneo e l’altro, attraversa-

bile ormai in un lampo, non pone più limiti all’azione e alle sue conseguenze.50 In più 

attraverso i social ci si mette in mostra, ci si mercifica, in cambio di approvazioni dettate 

dalla quantità di “mi piace” o dal numero di amici che ci seguono. Questo è un altro falso 

godimento in cui la società ci porta ad investire il nostro tempo, le nostre “emozioni”. Ci 

dà la sensazione di essere più liberi quando invece è solo un ulteriore strategia per con-

trollarci. Non esiste più l’intimità del proprio quotidiano, violato ormai dalle storie su 

Instagram, non esiste più una proprietà della propria intimità, violentata dalla società. 

Come Bauman dice “il –pubblico- viene colonizzato dal –privato-: il –pubblico interesse- 

è ridotto a mera curiosità per la vita privata dei personaggi pubblici, e l’arte della vita 

pubblica è confinata alla pubblica esibizione di affari privati e alle pubbliche confessioni 

di sentimenti privati.”51 La cosa peggiore è che, oltre ad esporre la propria vita ad un 

pubblico probabilmente sconosciuto, nel momento in cui ci si trova davvero nella vita 

concreta, per esempio a cena con degli amici, non si scambiano grandi discorsi, al con-

trario ci si arma di telefonino e si parla con l’invisibile interlocutore che è situato dall’al-

tro capo del telefono52. “L’immediatezza, la semplicità, la franchezza, che sembrano oggi 

caratterizzare i rapporti quotidiani tra gli uomini, non riescono a mascherare la sostan-

ziale brutalità, indifferenza e superficialità di tali rapporti, acquisiti anch’essi alla logica 

di una vita alienata.”53 

Questo per voi significa libertà? Significa sentire di vivere davvero? E come mai questo 

pensiero è condiviso dalla maggioranza delle persone? Perché non emergono dubbi sulla 

“bontà” del modello? 

Sentirsi liberi non dovrebbe invece significare come Bauman sostiene all’inizio del suo 

libro “Modernità liquida”: “sentirsi liberi da restrizioni, liberi di agire in conformità ai 

                                                 
50 Bauman Z., Modernità liquida, p. 132 
51 Bauman Z., Lavoro, consumismo e nuove povertà 
52 Bauman Z., Modernità liquida, p. 177 
53 Checconi S., Teoria critica della società, Antologia di Scritti di Adorno, Horkheimer e Marcuse, p. 16  



 27 

propri desideri, significa raggiungere un equilibrio tra i desideri, l’immaginazione e la 

capacità di agire: ci si sente liberi nella misura in cui l’immaginazione non supera i de-

sideri reali e nessuno dei due oltrepassa la capacità di agire”?54 

 

3. La verità messa da parte: iconografia del marginale 

 

“I graffiti sono uno dei pochi strumenti in mano a chi non ha quasi niente. E an-

che se non si inventa un’immagine in grado di cancellare la miseria umana, si 

può sempre riuscire a strappare un sorriso a un tizio mentre fa una pisciata” 

BANSKY55 

 

Gustave Courbet può esser visto, in parer mio, come il predecessore principale per la 

stessa impronta di pensiero “anti-illuministica” degli street artists. Pittore francese del 

1800, conosciuto come il più significativo esponente del realismo afferma: “ho cin-

quant’anni ed ho sempre vissuto libero; lasciatemi finire libero la mia vita; quando sarò 

morto voglio che questo si dica di me: non ha fatto parte di alcuna scuola, di alcuna 

chiesa, di alcuna istituzione, di alcuna accademia e men che meno di alcun sistema: 

l’unica cosa a cui è appartenuto è stata la libertà.”56 

Sempre in parer mio, l’opera che maggiormente rappresenta questa libertà, questa anti-

autorità fu “l’atelier” (1855) [fig.1, p. 33]. Questo quadro di enormi dimensioni, può es-

sere definita come l’opera più allegorica dell’estetica dell’artista. Al centro del quadro si 

trova lo stesso Courbet intento a disegnare il cielo di Ornans e tutto intorno di collocano 

figure antropomorfe simboliche. Ad esempio sulla destra la donna nuda con il velo raffi-

gura la verità autentica ed il bambino a sinistra invece rimanda alla curiosità infantile. Il 

quadro in sintesi si può dividere in due, alla sinistra troviamo uomini che vivono in con-

dizione di alienazione e banalità, mentre a destra ci sono le varie forme della conoscenza 

quindi ad esempio poeti e scrittori. Courbet descrive quest’opera dicendo: “è il mondo 

che viene a farsi dipingere da me: a destra gli eletti, ovvero gli amici, i lavoratori, gli 

                                                 
54 Bauman Z., Modernità liquida, p. 4 
55 Shove G., Potter P., Bansky, Siete una minaccia di livello accettabile 
56 http://www.raistoria.rai.it/gallery-refresh/10-capolavori-di-gustave-courbet-pittore-realista/116/0/de-
fault.aspx  



 28 

appassionati del mondo dell'arte. A sinistra, gli altri, coloro che conducono un'esistenza 

banale, il popolo, la miseria, la povertà, la ricchezza, gli sfruttati, gli sfruttatori, le per-

sone che vivono della morte altrui”. 57 

Le origini del graffitismo si possono trovar fin dall’inizio della storia dell’uomo, il quale 

ha sempre sentito il bisogno di lasciare una traccia delle sue azioni e quindi attraverso le 

pitture rupestri ha tramandato fino i giorni nostri alcune sue immagini. 

Il vero e consistente sviluppo della street art si ha con gli anni 1970, a pari passo con le 

rivoluzioni nei quali grandi movimenti di massa avevano prodotto una forte critica di 

contestazione sulle idee socio-politiche. Quindi vediamo anche l’arte di strada produrre 

un’ondata di dipinti murali a scopo didattico-politico. I temi toccati erano i più svariati, 

dal fascismo alla DC, dalla rivolta delle masse dei paesi oppressi alla quotidianità del 

proletariato, dalla cronaca del potere alla sua satira. Il pubblico ha un ruolo molto impor-

tante poiché prima di tutto non sceglie mai di visionare l’opera, e quindi colto di sorpresa 

non può che avere la più sincera risposta emotiva. Secondariamente perché sono proprio 

le riflessioni del pubblico, cioè quel popolo essendo composto da cittadini che passano 

per quel vicolo o di fronte a quel palazzo, che si vogliono sollecitare e indirizzare ad una 

più critica visione della società.  

Utilizzando la strada come spazio espositivo gli street artists tentano di denunciare la 

proprietà privata e fanno un passo oltre l’imperativo categorico dell’arte rinchiusa nelle 

gallerie e fruita da pochi eletti. L’invadere luoghi pubblici con bombolette, stencil, sticker 

e poster, ha oggi come obbiettivo principale quello di liberare l’uomo dai modelli consu-

mistici degli enormi cartelloni pubblicitari, spesso invadendoli e oscurandoli. Queste 

“iconografie del marginale” come le ha definite Carlo Branzaglia, hanno quindi spesso 

un forte significato politico-sociale, anticapitalistico e antiautoritario, e “mentre le mostre 

rinchiudono l’arte in gabbia”, come dicono Montanari e Trione, “la street art la restitui-

sce a tutti gratuitamente. Mentre la prima la trasformano in intrattenimento, la seconda 

la trasforma in liberazione culturale.”58 

 

                                                 
57 http://www.musee-orsay.fr/it/collezioni/opere-commentate/pittura/commentaire_id/la-bottega-del-pit-
tore-9031.html?S=&tx_commentaire_pi1%5BpidLi%5D=509&tx_commen-
taire_pi1%5Bfrom%5D=841&cHash=4a6bed9593&print=1&no_cache=1&  
58 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p. 154 



 29 

3.1.Stencil, murales e poster  

 

“I maggiori crimini del pianeta non sono commessi da gente che viola le regole ma da 

gente che segue le regole. Sono gli esecutori di ordini a sganciare bombe e massacrare 

villaggi” 

BANSKY59 

 

La tecnica dello stencil, che è un’evoluzione del normografo, si riferisce a graffiti ottenuti 

attraverso l’uso della bomboletta sul profilo di una maschera, la quale lascerà, come un 

negativo, l’immagine voluta. Il limite più grande dello stencil è il fatto che non permette 

la creazione di figure isolate all’interno dell’immagine e quindi bisogna ricorrere all’uso 

di ponti che collegano le figure al resto della maschera. 

Si possono realizzare immagini di più colori attraverso l’uso di più stencil, applicandoli 

in fasi successive. Rispetto ad altre forme di graffiti, lo stencil permette un’esecuzione 

più veloce e la riproduzione di una stessa identica immagine in un numero quasi illimitato 

di copie. 

Il primo artista che utilizzò lo stencil come arte da strada fin dal 1980 e attivo tutt’oggi fu 

Blek le Rat [fig. 2, p. 34], che scoprì la tecnica durante un soggiorno in Italia in cui si 

imbatté in alcune raffigurazioni di mussolini risalenti alla seconda guerra mondiale.  

Un altro famosissimo artista che privilegia questa tecnica è l’anonimo Bansky [fig. 3, 3.1, 

3.2, p. 35,36,37], che a partire dagli anni 1990 inizia la sua produzione di stencil con un 

forte significato socio-politico. Quindi in difesa dell’informazione (vera), un atto vanda-

lico si trasforma in un messaggio sociale, ogni immagine o slogan evocano la lotta ai 

valori sbagliati della società capitalistica e consumistica che sta distruggendo il proprio 

pianeta con l’inquinamento. Contro la violenza, contro l’abuso di potere, contro l’uso 

ingiustificato delle armi. 

In tutto il mondo troviamo spiriti rivoluzionare che prendono questa strada, ad esempio 

Levalet [fig. 4,4.1,4.2,4.3, p. 38,39,40,41] in Francia con i suoi paste-up in cui riempie i 

muri con figure da lui disegnate in bianco e nero e poi incollate, raccontando un’umanità 

vittima della ripetitività, esaurita dalla frenesia e dall’abitudine. In Spagna sboccia Liqen 

                                                 
59 Shove G., Potter P., Bansky, Siete una minaccia di livello accettabile 
 



 30 

[fig. 5,5.1, p. 42,43] che si impone dipingendo enormi facciate con scenari suggestivi 

composti da figure naturali dai colori intensi, e curiosi incroci tra figure e meccanica, 

aprono ponti per la riflessione verso il mondo della natura. Fino ad arrivare in Iran, dove 

troviamo Icy and Sot [fig. 6,6.1 p. 44,45], due fratelli che nel 2006 cominciano ad inva-

dere le strade iraniane attraverso murales e stencil per sostenere e difendere i diritti umani, 

la giustizia ecologica e combattere il capitalismo, la guerra e la violenza.  

Il murales è una pittura a muro che si estende su intere facciate di enormi palazzi [fig. 

7,7.1,  p. 46,47]. Questa viene eseguita con l’aiuto della piattaforma aerea per poter rag-

giungere qualunque punto dell’edificio che si vuol dipingere con l’uso di rulli di diverse 

dimensioni e una vernice acrilica o uno smalto a base di olio. Sono moltissimi gli artisti 

che si avvalgono di questa tecnica, ma a parer mio il più importante è l’artista italiano 

BLU. Lui ricopre interi edifici con murales di proporzioni immense. Dipinge con l’uso di 

enormi rulli soggetti umani con connotati sarcastici andando anche lui ad evidenziare la 

corruzione del capitalismo, la perdita dei valori, l’usurpazione del potere da parte dello 

stato… inoltre BLU ha anche fatto degli sperimenti di animazione digitale molto interes-

santi in cui si è fatto molto probabilmente ispirare da Kentridge60, tra cui il primo, nonché 

secondo me il più stimolante, “Big Bang, Big Boom”61 da lui descritto come “un breve 

racconto non scientifico sull’evoluzione e le sue conseguenze”. BLU, sostenitore per ec-

cellenza di arte legata alla strada e alla sua fruizione gratuita, nel 2016, a seguito della 

scelta di privatizzare e mercificare anche la creatività dell’arte di strada da parte di Fabio 

Alberto Roversi Monaco, decide di cancellare tutte le proprie opere dai muri di Bologna 

realizzate negli ultimi ventanni. Alcune opere sono comunque purtroppo riuscite a prele-

varle ed esporle in una mostra convenzionale sulla street art a Palazzo Pepoli. 

I poster richiedono invece un’altra tipologia di lavoro, infatti usati fin dai tempi addietro 

sia per usi commerciali che politici, vedono la serigrafia il loro strumento principale che 

oggi viene però sostituita per lo più da grandi stampe fotografiche a plotter. Tra molti 

artisti che si armano di questa tecnica vediamo il maggiore: Shepard Fairey, meglio co-

nosciuto come Obey (obbedisci) [fig. 8,8.1, p. 48,49]. Obey unendo il costruttivismo 

russo con la Pop Art, realizza immagini molto efficaci ed immediate, infatti il messaggio 

                                                 
60 Kentridge (1955, Johannesburg) è un artista noto soprattutto per i suoi disegni a matita carboncino che 
trasforma in film di animazione. 
61 Video BigBang BigBoom  http://blublu.org/sito/video/bbbb.html 



 31 

arriva senza bisogno di nessuna spiegazione. La sua figura è diventata davvero importante 

quando nel 2008 contribuì all’elezione di Barack Obama tappezzando varie città degli 

stati uniti con diversi manifesti.  

 

3.2.BRANDALISM 

 

“Per me l’arte viene prima della democrazia.” 

Alfred Hitchcock 

 

Il movimento Brandalism è nato nel 2012 in Inghilterra da un gruppo di 26 street artists 

che negli anni sono aumentati. Loro intervengono negli spazi pubblicitari per le strade ai 

fini di rubare le aree privatizzate per renderle nuovamente pubbliche disseminando così 

nel pubblico/popolo idee che immaginano un mondo al di là del consumismo. A diffe-

renza di altri street artists il movimento Brandalism colpisce le pubblicità perché sono 

l’arma che alimenta la distrazione delle masse e la diffusione del consumismo, e ritengono 

che sia più efficace rispetto a murales, poster o stencil poiché chi la osserva inizialmente 

penserà che sia lo stato ad aver applicato quell’immagine e non uno street artist e quindi 

la guarderà con lo stesso sguardo attento con il quale osserva la pubblicità di un prodotto 

che gli interessa. Brandalism combatte l’inquinamento visivo, il bombardamento pubbli-

citario, il cambiamento climatico nel mondo, l’immagine del corpo, il debito ed infine la 

resistenza creativa. Insomma combatte tutti i problemi che non si prendono davvero in 

considerazione ma che stanno devastando la morale umana e che al contrario sono dive-

nuti ormai i valori della cultura consumistica. [fig. 9,9.1,9.2 p. 50,51,52] 

Il manifesto del movimento:  
 

Questa lotta, condotta in tutti i posti, 

su tutte le reti e i circuiti di comunicazione 

è responsabilità di tutti coloro che credono che un altro mondo sia possibile. 

  

Questo è il nostro grido di battaglia, la nostra guerra semiotica, 

la nostra rabbia contro la falsa filosofia del consumatore, 

e le macchine del corporativismo predatore, 



 32 

che bloccano il sole 

e bruciano la nostra atmosfera 

  

Noi rubiamo questo spazio (dal capitalismo) 

e te lo restituiamo gratuitamente 

per la comunicazione di futuri possibili 

  

Quindi immagina, se vuoi, un altro mondo 

Svuotato di imperi folli, 

Paure fabbricate, 

Sogni paranoici 

e terre predate. 

  

Ora immagina i suoni di quei ricordi 

Che si frantumano nelle tue mani. 

  

Invece dei sogni facili dei prodotti di consumo e 

all’ ombra del festival 

di una scelta di stile di vita fasullo, 

tranquillizzando cosi con il denaro quelli che ricordano, 

smart-drugging la prossima generazione di menti rivoluzionarie. 

  

Siamo persone, non bersagli. 

  

Potrebbe essere il momento di ascoltare la rabbia dentro, 

la rabbia contro ancor più dello stesso 

la rabbia perché un altro mondo deve essere possibile, 

una rabbia contro l'atrofia della speranza. 

Una rabbia contro il clima che cambia, i lavori del cazzo, 

la divisione e la paura. 

  

Cosi ci ribelliamo qui per speranza, 



 33 

la speranza che non sia mai troppo tardi per iniziare. 

  

Prendete questo spazio. 

ribelli silenziosi e rumorosi sognatori, 

prendete questo spazio, 

giovani pacifisti e vecchi amanti. 

  

Non nascondetevi nell'ombra, rubate il loro spazio, 

le loro parole dannose e la loro l'estetica. 

 

Nel corso di questo ultimo anno, Brandalism per rendere più globale il movimento, col-

labora con altri paesi attivisti per creare una nuova rete internazionale di sovvertitori. Nel 

marzo 2017 viene lanciata una settimana globale di attivismo artistico per annunciare la 

nascita del Subvertisers International (SI). Quindi vediamo 500 pannelli pubblicitari so-

stituiti con opere d’arte in 40 città di 19 paesi differenti: Buenos Aires, Bruxelles, New 

York, Berlino, Londra, Lisbona, Messico, Melbourne, Parigi, Stoccolma, Varsavia, Te-

heran e molte altre città nel nord e nel sud del mondo si sono viste invase da azioni 

creative al posto di molti annunci pubblicitari.  

L’unione di Brandalism e la SI permette la possibilità di molti incontri pubblici, proie-

zioni e workshop in cui si discute in modo critico dei problemi inerenti al bombarda-

mento pubblicitario e alle sue conseguenze sulla nostra salute mentale.62 

 

3.3. Illustratori intelligenti 

 

“L’arte deve confortare il disturbato e disturbare il comodo.” 

BANSKY63 

 

L’illustrazione è una tecnica molto antica che fin dai tempi viene usata per ornare qua-

lunque genere di testo. Le tecniche sono davvero infinite, dalla matita all’acquerello, dalla 

                                                 
62 Sito del movimento Brandalism   http://brandalism.ch traduzione del manifesto a cura mia.  
63 Shove G., Potter P., Bansky, Siete una minaccia di livello accettabile, p.  
 



 34 

china all’acrilico, dall’aerografo all’incisione. E così come il mezzo anche le superfici 

sono delle più svariate, carte, cartoni, tele o legno.  

Negli ultimi anni si è sviluppato il graphic deisgn che permette di realizzare i disegni 

parzialmente o interamente a computer, con l’uso della penna grafica. 

Molti artisti si sono avvalsi di questa tecnica come denuncia contro la società, vediamo 

ad esempio la satira di Pawel Kuczynski, artista polacco, che fin dal 2004 ha illustrato la 

schiavitù dell’uomo sintetizzando le contraddizioni della nostra società portando così a 

grandi riflessioni [fig. 10,10.1,10.2, p. 53,54,55]. Oppure l’illustratore John Holcroft che 

ispirandosi ai poster degli anni ’50 mette in discussione il denaro, le false apparenze, 

l’antisocialismo dei social network e molto altro, tutto frutto della nostra società [fig. 

11,11.1,11.2, p. 56,57,58]. Provocando i fruitori dell’immagine riesce a far riflettere su 

molti problemi del contemporaneo. 

Illustratori da tutto il mondo colgono le incoerenze della nostra società disegnando im-

magini che suscitano molto fervore, ad esempio l’illustratore della regione del Caucaso, 

Gunduz Agayev, nato nel 1981, realizza disegni in cui commenta una visione del mondo 

ben precisa con una sensibilità spiccata verso il dolore e la sofferenza [fig. 12,12.1,12.2 

p. 59,60,61]. La drammaticità della guerra e le sue conseguenze sono il suo tema princi-

pale avendo lui vissuto in un paese in conflitto. Le sue opere sono così scioccanti che a 

seguito di molte pressioni per i suoi lavori nel 2014 ha dovuto lasciare il paese.  

Oppure l’iraniano Mana Neyestani nato da un famoso poeta iraniano, è un fumettista e 

illustratore molto contestato nel suo paese, a seguito delle sue politiche tese ad andare 

contro il sistema. Anche lui critica le atrocità della guerra e il denaro, celebrando la morte 

della democrazia [fig.13,13.1, p. 62,63]. Fu arrestato insieme al suo caporedattore poiché 

pubblicò un fumetto in un giornale governativo per il quale lavorava che offese e creò 

numerose proteste da parte del gruppo etnico Azero. 

Spostandoci a Cuba compare la figura di Angel Boligan Corbo nato nel 1965 a Sant’An-

tonio de Los Banos. I suoi disegni, con un effetto caricaturale molto espressivo e sedu-

cente, illustrano messaggi di una società schiacciata dal consumismo, dall’ignoranza e 

dalla maleducazione. Con poche linee riesce a criticare la nostra società evidenziandone 

i problemi e le contraddizioni. [fig. 14,14.1,14.2,14.3,14.4, p. 64,65,66,67,68] 

In Inghilterra troviamo il genio Steve Cutts che attraverso illustrazioni e animazioni rap-

presenta le verità più indiscutibili dei nostri tempi. Denuncia le multinazionali, il cibo 



 35 

spazzatura, la devastazione del nostro pianeta, il denaro, l’egoismo dell’uomo e molto 

ancora. [fig. 15,15.1,15.2,15.3, p. 69,70,71,72] Oltre ai suoi numerosissimi disegni accu-

satori, realizza anche diversi cortometraggi con l’uso di programmi di graphic web, in cui 

evidenzia con molta ironia i risvolti negativi delle nuove tecnologie e del nostro stile di 

vita frenetico e superficiale. A parer mio il più interessante è “Happines”64 in cui rappre-

senta gli uomini come topi evidenziando la quantità a cui siamo arrivati ad essere nel 

2017 e come conseguenza la forte competizione da cui ci facciamo governare nelle nostre 

attività quotidiane, e la finta felicità prodotta dal denaro e dal lavoro.   

Infine l’artista spagnolo Luis Quiles, anche conosciuto come Gunsmithcat, il quale con 

una numerosissima quantità di disegni rappresenta con ironia, secondo me tal volta anche 

volgare ma necessaria, la corruzione del nostro sistema. [fig. 16,16.1,16.2,16.3, p. 

73,74,75,76] Denuncia altresì, l’avvelenamento del nostro quotidiano da parte della tec-

nologia, che finisce per governare le nostre vite e le nostre emozioni, la figura della donna 

come oggetto, la guerra nelle sue terribili conseguenze soprattutto sui bambini a cui è 

negata la possibilità di vivere serenamente l’infanzia. Realizza i suoi lavori prima a mano 

ispirandosi a fotografie per poi trasferirli sul computer e completarli con programmi di 

graphic web, dando vita ad immagini di forte contestazione politica al punto che molte 

sono state censurate, ma quelle in circolazione creano sempre forti suggestioni e rifles-

sioni nei fruitori. 

 

Tutte le opere fino ad ora citate impongono da sé il loro dirompente significato e sono 

così dirette che non necessitano di molte parole per essere comprese nel loro messaggio.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
64 Cortometraggio di Steve Cutts http://www.fumettologica.it/2017/12/steve-cutts-happiness-corto-ani-
mato/ 



 36 

4. Commercio peccaminoso di beni sacri 

 

“L’immaginazione è morta per overdose di immagini” 

Jean Baudrillard 

Brevi considerazioni di storia dell’arte 

 

In questa frenesia al consumo, anche l’arte subisce gravi conseguenze, infatti successiva-

mente alle avanguardie vediamo un susseguirsi di movimenti che vanno man mano a toc-

care sempre più i limiti di quel che si può definire arte. Dall’arte informale [fig. 19, p. ], 

in cui si va incontro ad una ribellione della forma privilegiando il gesto, al New Dada 

negli anni '50, dove l’oggetto, preso in prestito dalla realtà, viene ad assumere importanza 

artistica [fig. 20, p. ]. In pochi anni il New Dada si evolve in quella che è stata definita 

Pop Art: qui c’è il completo annullamento della soggettività e al contrario grande inte-

resse per l’oggetto banale. È qui che l’artista si avvicina alla figura di operaio che produce 

immagini, vediamo infatti Andy Warhol, esponente massimo della Pop Art il quale, sfrut-

tando fotografie di personaggi di nota fama, crea delle immagini che molto velocemente 

diventano icone, a testimonianza del fatto che è facile vendere un’opera che rappresenta 

una figura già celebre; oppure, la rappresentazione di oggetti del quotidiano ripetuti in 

modo seriale vuole sottolineare che la società ormai produce in quantità smisurate [fig. 

21, p. ]. Ed è ridicolo come, nonostante il suo lavoro fosse “commerciale”, sia stato co-

munque innalzato ad opera d’arte a tal punto da far divenire Warhol una figura molto 

importante della seconda metà degli anni ’50. Negli anni ’60 assieme alla Pop Art si svi-

luppa anche l’arte concettuale, in cui appunto è il concetto, l’idea, ad essere il materiale 

principale dell’opera. Facciamo così quindi un enorme passo verso la smaterializzazione 

dell’opera d’arte attraverso la messa in atto di performance, installazioni e si creano opere 

dove qualunque oggetto e azione può diventare arte. Artisti come Joseph Kosuth, Bruce 

Nauman, Nam June Paik, hanno aderito al movimento creando opere che hanno separato 

definitivamente il passato dal presente [fig. 22,23,24, p. ]. Alla fine degli anni ’60 assi-

stiamo alla nascita dell’arte povera [fig. 25, p. ], molto vicina al movimento concettuale, 

dove anche qui gli artisti danno più prestigio all’idea e al percorso intrapreso per realiz-

zarla che all’opera finita, il gesto prende importanza come energia. Successivamente si 

diffonde la Land art in cui sono direttamente gli spazi esterni a divenire opera d’arte, 



 37 

andando oltre agli spazi espositivi si interviene direttamente sul territorio [fig. 26, p. ]. 

Qui lo spazio diventa materia. Invece nella Body Art [fig. 27, p. ] e nell’Azionismo Vien-

nese è proprio il corpo stesso dell’artista a diventare opera, materia, spazio in cui lavorare 

ed esibirsi, quindi attraverso performance, happening e video art, vengono creati processi 

di modificazione del corpo, analisi sull’automutilazione e autolesionismo, come ad esem-

pio l’artista Orlan che attraverso operazioni chirurgiche si è inserita delle protesi artificiali 

nel volto [fig. 28, p. ]. Oppure l’ucraino Oleg Kulik che si è fatto spedire fino in America 

come un cane chiuso dentro una cassa di legno [fig. 29, p. ]. Oppure ancora il performance 

viennese Rudolf Schwarzkogler che arriva a girare un video in cui si mutila i genitali [fig. 

30, p. ]. Meno invadente da un punto di vista psicologico è l’arte relazionale che prevede 

una semplice esposizione in cui l’artista crea un rapporto tra l’opera e l’osservatore [fig. 

31, p. ]. Negli anni ’70 si comincia ad avere l’impressione che il pensiero rivoluzionario 

non funzioni più e come conseguenza si ha un ritorno ad un realismo pittorico, ad esempio 

i Nuovi Selvaggi in Germania [fig. 31, p. ], la Transavanguardia in Italia [fig. 32, p. ]e il 

Badpainting in America [fig. 33, p. ]. Di pari passo si evolvono anche l’arte del video, 

del cinema e della fotografia rendendo i vecchi strumenti della pittura, scultura e archi-

tettura molto meno centrali nel discorso artistico. Insomma in questi ultimi cinquant’anni 

anche l’arte ha subito un processo di smaterializzazione e mercificazione.  

 

4.1. Arte in gabbia 

 

“L’arte scuote dall’anima la polvere accumulata nella vita di tutti i giorni.” 

Pablo Picasso 

 

Ormai si è arrivati anche nel campo artistico a prediligere la quantità alla qualità, ed es-

sendoci una quantità eccessiva di opere in circolazione non si riesce più a creare un profilo 

critico individuale nel soggetto che fruisce di tutta questa imponente quantità di opere. 

Non si ha più un giudizio personale, si apprezza tutto e non si apprezza niente, l’impor-

tante è poter dire di aver fatto un giro al museo, citando Baudrillard “realizzare fino alla 

fine, cioè fino al disconoscimento di sé stesso, l’estasi negativa della rappresentazione.” 



 38 

65 Si può notare come a pari passo con la propagazione del potere capitalistico anche l’arte 

diventa merce, l’artista operaio e il pubblico, come al solito, consumatore. “In un mondo 

votato all’indifferenza, l’arte non può che enfatizzare questa indifferenza”66. Baudrillard 

nel 1988 pubblica un importante testo intitolato “La sparizione dell’arte” in cui analizza 

molto bene come l’arte, trasformata in merce assoluta, perda il suo valore estetico e non 

essendo più in grado di sedurre con l’illusione, eserciti un fascino attraverso la sua spari-

zione. Superando la modernità, dice Baudrillard, siamo arrivati a una liberazione di tutte 

le forme, quella razionale, sessuale, critica, anti-critica e della crescita. “Abbiamo per-

corso tutte le vie della produzione e della sovrapproduzione virtuale di oggetti, di segni, 

di messaggi, di ideologie e di piacere. (…) Non facciamo ormai altro che dare al mondo 

quale è una piega sentimentale ed estetica, la stessa che Baudelaire rimproverava alla 

pubblicità. Ed è proprio quello che è diventata l’arte in gran parte: una protesi pubbli-

citaria e la cultura una protesi generalizzata. (…) Viviamo in un mondo di simulazione, 

cioè in un mondo in cui la più alta funzione del segno è di far scomparire la realtà e di 

mascherare al tempo stesso questa sparizione. L’arte non fa altro. I media non fanno 

altro. È per questo che sono votati allo stesso destino.”67 Attraverso questa liberazione 

da qualunque forma espressiva percorsa durante il 1900, “la nostra modernità ha pro-

dotto un’estetizzazione generale, una promozione di tutte le forme di cultura.”68 Ed è 

proprio a seguito dei movimenti artistici rivoluzionari, che abbiamo accennato prima, che 

l’arte diventa un’estetica, come dice Baudrillard “della disincarnazione e della spari-

zione” e le icone create dalla nostra società diventano oggetti rituali. Da questa logica si 

deduce che l’arte contemporanea è come un insieme rituale a uso rituale, e questo ci porta 

a trovarci di fronte ad un’umanità che non crede nell’arte, ma nell’idea di arte: “Se l’arte 

oggi si è smaterializzata è per il fatto che oggi mette in circolazione, ben più che opere, 

idee.”69 In un altro importante testo intitolato “Il complotto dell’arte” Baudrillard amplia 

quest’ultima riflessione, enunciando: “Non crediamo più nell’arte, ma solo nell’idea 

dell’arte. È per questo che l’arte essendo diventata impercettibilmente solo un’idea, ha 

                                                 
65 Baudrillard J., La sparizione dell’arte, p. 9 
66 Baudrillard J., Il complotto dell’arte, p. 17 
67 Baudrillard J., La sparizione dell’arte, p. 26, 29, 34 
68Baudrillard J., La sparizione dell’arte, p. 31 
69Baudrillard J., La sparizione dell’arte, p. 57 



 39 

cominciato a lavorare su delle idee. (…) L’arte è mascherata da idea e l’idea è masche-

rata da arte. (…) Tutta l’arte moderna è concettuale nel senso che, nell’opera, feticizza 

il concetto, lo stereotipo di un modello cerebrale dell’arte – esattamente come ciò che 

viene feticizzato nella merce non è il valore reale, ma lo stereotipo astratto di quel va-

lore”70. Quindi esattamente come un prodotto in vendita, l’opera segue le stesse regole 

della mercificazione, infatti Baudrillard prosegue dicendo che “tutta l’arte contempora-

nea sta proprio in questo: rivendicare la nullità, l’insignificanza, il nonsenso, mirare alla 

nullità essendo già nulla. Mirare al non senso essendo già insignificante.”71 Insomma in 

un mondo soffocato dalle immagini, l’arte, lasciandosi trasportare e ancor più integrare 

dal sistema in cui viviamo, non diventa altro che un’abissale contenitore di idee. “Ma che 

cosa può significare l’arte in un mondo già iperrealista, cool, trasparente, pubblicitario? 

Che cosa può significare il porno in un mondo già pornografico?”72 L’arte sacra è finita 

nel kitsch delle immagini religiose, forse, dice Baudrillard, anche l’arte contemporanea 

finirà nel kitsch universale. “Forse, in quanto tale, non sarà che una parentesi, una sorta 

di lusso effimero della specie.”73 

 

4.2.Organi ricettivi atrofizzati 

 

“Si trasformano i visitatori di una mostra in consumatori, o peggio, in clienti”74 

Montanari e Trione 

 

Oltre al fatto che le opere d’arte di questi ultimi decenni possono essere catalogate come 

operazioni chirurgiche per la decostruzione del linguaggio artistico, fino al limite della 

sostenibilità di ciò che può essere definito arte (vedi azionismo viennese), si aggiunge la 

questione degli spazi espositivi, musei e gallerie. Oggi giorno le esposizioni non sono 

progettate con un senso di ricerca e né di sviluppo di riflessione nel fruitore della mostra, 

non cercano di ambientare nel luogo e nel tempo, con motivazioni giustificate, le opere 

che presentano, né di manifestare troppi ragionamenti inerenti all’artista e alle cause per 

                                                 
70 Baudrillard J., Il complotto dell’arte, p. 31 
71 Baudrillard J., Il complotto dell’arte, p. 40 
72 Baudrillard J., Il complotto dell’arte, p. 39 
73 Baudrillard J., Il complotto dell’arte, p. 32 
74 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p. 9 



 40 

la quale ha prodotto quell’opera. Al contrario si concentrano su un futile intrattenimento 

del pubblico che deve essere divertito dall’insieme di quadri che gli vengono proposti, 

senza il minimo sforzo di riflessione. Con molta facilità e senza sforzo alcuno l’individuo, 

facendo un giro per musei, può dire di essersi acculturato quando invece non ha percepito 

gran che di tutto l’immenso significato che l’arte porta con sé. Come Montanari e Trione 

affermano nel loro testo uscito recentemente “Contro le mostre”75, ormai le mostre hanno 

una ricetta di base che le accomuna: rivolto ad un pubblico di famiglie, non elitario, de-

dicato ad alcune tra le star dell’arte moderna76. “Le mostre non devono far riflettere, edu-

care insegnare qualcosa. Devono essere spettacolo, appunto. Distrarre, far divertire – 

come un qualsiasi reality. In una società che tende a livellare tutto e a eliminare ogni 

gerarchia, le opere d’arte sono ridotte a semplici strumenti di comunicazione di massa – 

come la moda, i film, i programmi televisivi.”77 Guardando quindi a grandi linee l’evolu-

zione della storia dell’arte si può notare come l’artista, da semplice artigiano, che per 

mezzo della tecnica produceva opere su commissione, sia diventato artista a tutto tondo, 

che attraverso una visione differente della realtà, è stato in grado di esprimere la libertà 

dei sentimenti, la diversità, le angosce, i mutamenti sociologici che hanno caratterizzato 

la storia dell’uomo… fino ad arrivare ai giorni nostri in cui diviene produttore di oggetti 

artistici che entrano a far parte dell’immaginario consumistico di massa. “Quindi, serven-

doci dell’opera d’arte, quadri che un tempo avevano avuto la capacità di esprimere un 

preciso significato perdono il loro spessore semantico e simbolico, riducendosi ad oggetti 

che possono procurare una vaga soddisfazione visiva”78. Puntando così sull’ingenuità 

del pubblico, i curatori organizzano mostre per un pubblico molto vasto “animato dalla 

volontà di conoscere la magia dell’arte e i suoi significati con nessuno sforzo e in modo 

immediato; portati infine a farsi catturare dall’orrore o dalla bellezza di un determinato 

quadro, ignorandone però le ragioni.” 79Il mercato dell’arte è quindi arrivato al punto, 

pur di avere un guadagno ancora più ampio, di conformare il valore dell’opera a quello 

di prodotto, svalutando la sensibilità artistica e mercificando un qualcosa di magnifica-

                                                 
 
76 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p. 4 
77 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p. 19  
78 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p. 6 
79 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p. 9  



 41 

mente inestimabile. Come affermano Montanari e Trione, “dietro alibi pretenziosi si in-

centiva un consumismo senza rimorsi. I capolavori sono diventati esche per adescare il 

pubblico di massa. Sempre più spesso si confonde l’arte con l’economia e marketing, 

condannandola a diventare una sorta di ingranaggio che –consuma tutte le sostanze dello 

spirito attraverso una pornografia dell’immagine.”80 Dunque trucchi neanche troppo in-

telligenti per catturare l’ingenuo spettatore permettono alla società di livellare le nostre 

emozioni e trasformare le opere d’arte in strumenti di comunicazione di massa. 

Almeno il mondo dell’arte dovrebbe tentare di educare lo spirito, di far sviluppare un 

senso critico nell’individuo, di stimolare delle emozioni invece che essere l’ennesimo 

strumento di guadagno per coloro che già di soldi ne hanno in abbondanza. Non bisogne-

rebbe andare a vedere le mostre con la fretta di finire il percorso giusto per poter dire di 

essere andati, ma bisognerebbe scegliere pochi ma importanti quadri all’interno del mu-

seo e soffermarsi dinnanzi ad essi in attesa che ci dicano qualcosa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
80 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p.17 



 42 

 

 

[fig. 1] 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gustave Courbet  

L’atelier del pittore 

1855  

 

 

 



 43 

          
          [fig. 2] 

Blek le rat 

The Man Who Walks Through Walls 



 44 

 

 

 

 

 

 

[fig. 3] 

 

 

 

 

 

BANSKY 



 45 

       

 [fig. 3.1] 

                               

BANSKY 



 46 

 

 

   

 

 

 

[fig. 3.2] 

 

 

 

 

              

 

 

BANSKY       

 



 47 

 

 

 

 

 

       [fig. 4] 

 

 

 

 

 

 

 

Levalet 

Hospitality 

2017  

 



 48 

[fig. 4.1] 

 

Levalet 

Ressources Humaine 

2016 



 49 

 

 

 

 

 

[fig. 4.2] 

 

 

Levalet 

Colonisation 

2017 

 



 50 

 

[fig. 4.3] 

Levalet 

The factory 



 51 

 

[fig. 5]  

Liqen 

Ei renacer 2014 



 52 

 

 

 

 

 

 

[fig. 5.1] 

 

 

Liqen 

Jidar festival -Marocco 

2017 



 53 

 

 

 

 

 

 

[fig. 6] 

 

 

 

Icy and Sot 

 

 



 54 

 
 

[fig. 6.1] 

 

Icy and Sot 



 55 

 

 

 

 

[fig. 7] 

 

 

 

 

 

 

 

BLU 

2009 



 56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     [fig. 7.1] 

 

 

BLU 

2011 



 57 

 

 
[fig. 8] 

 

OBEY 



 58 

      [fig. 8.1] 

OBEY 



 59 

 

 

 

 

[fig. 9] 

 

 

 

 

BRANDALISM 

 



 60 

 

 

 

[fig. 9.1] 

 

BRANDALISM 

 



 61 

 

 

 

 

 

 

 

[fig. 9.2] 

 

 

 

 

BRANDALISM 

 

 

 

 



 62 

 

 

[fig. 10] 

 

 

 

Paul Kuczynski 

Refugees 

 



 63 

 
 

[fig. 10.1] 

 

Paul Kuczynski 

The perfect garden 



 64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[fig. 10.2] 

 

 

 

 

 

Paul Kuczynski 

The climate change 

 



 65 

 

 

 

 

[fig. 11] 

 

 

 

 

John Holcroft 

Letteratura 



 66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

             [fig. 11.1] 

 

 

John Holcroft 

Il debito 



 67 

 

 

 

 

 

 

[fig. 11.2] 

 

 

 

Paul Kuczynski 

Illustrazione 



 68 

 

 

 [fig. 12] 

 

 

Gunduz Agayev 

Illustrazione 



 69 

 

[fig. 12.1] 

 

 

Gunduz Agayev 

Illustrazione 

 

 

 

 

 



 70 

 

 

 

 

 

 

[fig. 12.2] 

 

Gunduz Agayev 

Illustrazione 

 



 71 

 

[fig. 13] 

 

 

Mana Neyestani 

Illustrazione 



 72 

 

 

 

 

 

 

 

 

[fig. 13.1] 

 

 

Mana Neyestani 

Illustrazione 



 73 

             

[fig. 14] 

 

Angel Boligan Corbo 

Illustrazione 



 74 

 

        [fig. 14.1] 

 

 

Angel Boligan Corbo 

Illustrazione 



 75 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

            [fig. 14.2] 

 

Angel Boligan Corbo 

Illustrazione 



 76 

 

     [fig.14.3] 

 

Angel Boligan Corbo 

Illustrazione 



 77 

 

 

[fig. 14.4] 

 

 

Angel Boligan Corbo 

Illustrazione 

 

 



 78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

         [fig. 15] 

 

 

Steve Cutts 

Illustrazione 



 79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    

                        

.          [fig. 15.1] 

 

 

Steve Cutts 

Illustrazione 



 80 

 

 

 

 

 

 

[fig. 15.2] 

 

 

 

 

 

 

Steve Cutts 

Illustrazione 

 

 



 81 

 

 

 

 

 

 

 

 

[fig. 15.3] 

 

 

 

 

 

 

 

 

Steve Cutts 

Frame dell’animazione “Happiness” 



 82 

 

 

 

 

[fig. 16] 

 

 

 

Louis Quiles 

Illustrazione 

 



 83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

         [fig. 16.1] 

 

Louis Quiles 

Illustrazione 



 84 

 

 

 

[fig. 16.2] 

 

 

 

 

Louis Quiles 

Illustrazione 

 



 85 

 

 

[fig. 16.3] 

 

 

 

 

 

 

 

Louis Quiles 

Illustrazion 

 

 

 



 86 

5. Un’epoca assopita 

 

Il compito attuale dell’arte è di introdurre caos nell’ordine. 

Theodor Adorno 

 

Nel 1996 Robert Park dichiarò che noi viviamo in una società: “in cui l’organizzazione 

economica presenta un modello sociale in cui ogni altro individuo facente parte della 

totalità è solo un mezzo per conseguire la felicità di un individuo”81. A distanza di 22 

anni nulla è cambiato, anzi questa profezia è solo divenuta più forte e stabile. Nonostante 

letterati, artisti e poeti abbiano ripetutamente denunciato questa epoca come corrotta, inu-

mana, piena di contraddizioni e priva di valori, mi chiedo come il popolo, ancora seduto 

in poltrona, bevendo la birra che costa meno e guardando il programma più volgare alla 

televisione, non voglia muovere un dito per cambiare la condizione iniqua in cui stiamo 

vivendo. Mi chiedo come si possa accettare questa artificiosa realtà senza provare a com-

battere per qualcosa di migliore. Mi chiedo come mai siamo così ipnotizzati da questo 

sistema da non riuscire a vedere quello che davvero ha creato, come si dà più importanza 

allo smart-phone nuovo, con il quale si viene controllati e tenuti sotto-controllo, invece 

che renderci conto che il mondo sta andando in rovina. E nonostante negli ultimi anni ci 

siano arrivate molte informazioni veritiere che avrebbero dovuto, se ascoltate, portare 

almeno caos nel sistema, in realtà non solo non è accaduto nulla, ma l’individualismo 

egocentrico di massa non ha fatto che crescere. Lo definisco così perché è proprio questo 

che siamo, soli in una massa indefinita di individui che da una parte non fanno che com-

petere per il dominio del più forte, dall’altra, per una sorta di pigrizia intellettuale e mo-

rale, affidano ad altri lo “stancante” compito di crearsi un’opinione riguardante quello 

che realmente ci circonda. Spiego meglio questo passaggio: partendo dal presupposto che 

il nostro cervello è ogni giorno sottoposto a migliaia di stimoli che deve elaborare, molti 

dei quali risultano coscienti e molti altri no, siamo sommersi da una quantità enorme di 

informazioni. Quando ci viene data un’informazione differente da quelle che siamo abi-

tuati a ricevere, che dovrebbe smontare la realtà a cui siamo assuefatti e dovrebbe farci 

rendere conto che il sistema sta fallendo, noi non riusciamo più a comprenderne la portata. 

                                                 
81 Park R. E., La folla e il pubblico, p. 59 
 



 87 

La percepiamo comunque come qualunque altra notizia che va solo ad aumentare la 

grande inondazione mediatica che subiamo senza che si riesca a discriminare rispetto alla 

rilevanza delle informazioni. Quindi, sebbene dovremmo essere consapevoli che le ban-

che sono organizzazioni criminali, noi continuiamo ad utilizzarle. Dovremmo aver capito 

ormai che il cibo che mangiamo è contaminato da ogni tipo di prodotto tossico e cance-

rogeno, ma comunque andiamo avanti a comprarlo e a mangiarlo. Dovremmo aver com-

preso ormai che il nostro stile di vita consumistico sta causando catastrofi ambientali di 

misura e quantità abissali, ma comunque ci piace vivere bene, comodi incuranti di di-

struggere consapevolmente il nostro pianeta. A cosa serve quindi sapere la verità e le sue 

gravi implicazioni se comunque non reagiamo? Sembra che la maggior parte della popo-

lazione abbia subito un tale degrado psicologico che l’ha portata a rifiutare l’indiscutibile 

verità della realtà. Infatti a seguito dei meccanismi di condizionamento psicologico (di 

cui abbiamo parlato nei capitoli precedenti82) attuati dal sistema, le reazioni degli indivi-

dui sfociano in pura apatia, muniti di una “mente programmata”, incapaci di rispondere 

anche di fronte alla verità. Abbiamo perso così la capacità di valutare nella giusta misura 

le informazioni che riceviamo, accettando, secondo me, che le notizie trasmesse ci arri-

vino con all’interno anche l’opinione che dobbiamo averne. Quindi la ribellione, che per 

logica già dovrebbe esser esplosa, non avviene per atrofia degli organi ricettivi ed intel-

lettuali. Ora, non ha alcuna importanza se tutto ciò fa parte di un complotto da parte degli 

uomini al potere per controllarci, o se tutta questa situazione era inevitabile nel percorso 

dell’evoluzione della società e dell’uomo, poiché comunque i potenti continueranno a 

mantenere vivi questi meccanismi per proseguire il loro arricchimento, il popolo conti-

nuerà a subire abusi psicologici e il pianeta a soffrire delle conseguenze del dominio del 

più forte e l’incapacità di reagire del più debole. Quindi dovremmo tentare di disintossi-

care il nostro cervello dalle immagini ed informazioni da cui è dipendente e cominciare 

da un risveglio interiore delle proprie emozioni ed idee, ricostruendo così la nostra capa-

cità di criticare, ritrovando la nostra energia e ampliando la nostra forza, per combattere, 

senza violenza, in modo costruttivo e non decostruttivo, in cerca di un mondo migliore. 

 

 

                                                 
82 Cit. dal capitolo 2.1. Strategie delle comunicazioni di massa 



 88 

5.1.Risvegliamo la bella addormentata 

 

“Da due anni cammina per il mondo. Niente telefono, niente biliardo, niente 

animali, niente sigarette. Il massimo della libertà. Un estremista. Un viaggia-

tore esteta la cui dimora è la strada. Scappato da Atlanta. Mai dovrai fare ri-

torno perché the west is the best. E adesso, dopo due anni a zonzo, arriva la 

grande avventura finale. La battaglia climatica per uccidere l'essere falso den-

tro di lui e concludere vittoriosamente il pellegrinaggio spirituale. Dieci giorni 

e dieci notti di treni merci e autostop lo hanno portato fino al grande bianco del 

Nord. Per non essere mai più avvelenato dalla civiltà, egli fugge, e solo cam-

mina sulla terra per smarrirsi nella foresta.” 

Alexander Supertramp 1992  

 

Nella prima metà dell’Ottocento, vediamo l’evolversi di un movimento scientifico dedito 

al progresso, chiamato positivismo, che però non è stato capace di dare risposte soddisfa-

centi all’uomo. Infatti in quegli anni le persone pensavano che la scienza avrebbe potuto 

rispondere a tutte le esigenze umane sollevando contestualmente l’umanità da tutte le 

fatiche fisiche e non.  Questa fiducia non è stata ben riposta perché, il positivismo non è 

stato in grado di soddisfare integralmente il desiderio di conoscenza dell’uomo. Per que-

sta ragione si è quasi subito sentita l’esigenza di un recupero della dimensione spirituale, 

un riaffermare la propria volontà, libertà e naturalità scostandosi dal puro razionalismo 

scientifico. Si è sentito il bisogno di scavare nella propria anima in cerca di emozioni 

vere, libere dai vincoli del reale. Come conseguenza al positivismo, vediamo un movi-

mento che, al contrario, voleva testimoniare una condizione di disagio e rottura dalla so-

cietà borghese e dei suoi valori. Gli intellettuali facenti parte di questa corrente, definiti 

decadentisti, dimostravano il loro distacco dai canoni borghesi, facendo loro atteggia-

menti giudicati immorali dai benpensanti, componendo testi di difficile interpretazione, 

ma colmi di un fascino ispiratore. Quindi svalutando tutto ciò che l’opinione riteneva 

importante, gli artisti decadenti indagavano nessi oscurati per scoprire nuove verità. Piut-

tosto che partecipare alla vita consumistica e superficiale che la società borghese impo-

neva, privilegiavano la strada dell’autoannientamento attraverso la sregolatezza 

dell’abuso di alcool e droghe.  



 89 

Perché ho parlato di positivismo e decadentismo? Semplicemente perché qui potremmo 

trovare ispirazione ad un risveglio della nostra emotività. Si può notare un parallelismo 

tra l’Ottocento e gli anni che stiamo vivendo noi adesso: infatti ora la società capitalistica 

vuole ancora dimostrare che attraverso la scienza e la tecnica si possono avere tutte le 

risposte di cui necessitiamo e ci illude di arrivare, attraverso esse, a raggiungere “il mi-

gliore dei mondi possibili”83. Il problema è che questa ricerca viene attuata senza tenere 

in considerazione tutte le gravi conseguenze che implica, quindi il degrado psicologico 

della popolazione, le catastrofi ambientali, un’accumulazione inimmaginabile di beni ma-

teriali inutili e impossibili da smaltire e molto altro. Potrebbe quindi essere denominata 

come l’epoca del “positivismo negativo”. E, come abbiamo visto nel paragrafo prece-

dente, la società capitalistica annulla l’impulso di riscatto sociale in noi, individui consu-

matori che, mossi dal desiderio di soddisfare i falsi bisogni creati dalle pubblicità, abdi-

chiamo alla nostra energia critica e combattiva arrendendoci e accettando le regole del 

gioco imposto dal potere. Ed ecco il motivo per il quale, dopo il positivismo, in teoria, 

arriva un momento di decadentismo. Infatti a seguito ormai di un numero eccessivo di 

anni passati sotto questa cupola “consumistica”, dovrebbe essere naturale e logico un ri-

scatto, la riscoperta di qualcosa di nuovo che NON sia materiale e soprattutto l’imporsi 

di un atteggiamento “immorale positivo” per contrastare la società. Non dovremmo più 

sentire come necessaria la democratizzazione del lusso, anche perché come Anselm Jappe 

dice, in tempo di crisi non c’è posto per il lusso e le comodità84, ma dovremmo sentire il 

bisogno di far emergere una nuova mentalità, quasi come se avvenisse una rivoluzione 

antropologica. Cambiare il nostro pensiero, anzi fermarlo, dal continuo domandarsi quel 

che si deve fare, cucinare, comprare, come devo vestirmi, devo organizzarmi per… e così 

via. Fermare questo ronzio che c’è nella nostra testa e provare ad ascoltare ed apprezzare 

il silenzio che abbiamo dentro. Inoltre ora che abbiamo sperimentato a sufficienza, do-

vremmo sfruttare le conoscenze scientifiche e tecniche che abbiamo acquisito, per poter 

trasformare in una visione più ecologica la nostra società. 

                                                 
83 Voltaire, Candido o l’ottimismo, prima edizione 1759 
84 Jappe A., Contro il denaro, p. 36 
 



 90 

L’epoca moderna che ci precede, supponeva di migliorare la condizione umana, ma in-

vece ha prodotto una società di individui con “vite programmate” e indirizzate, demo-

lendo quindi l’anima dell’uomo, diventato ingranaggio di una macchina e contestual-

mente distruggendo il pianeta. Ora quindi è come se dovessimo fare il passo successivo 

dell’evoluzione, risintonizzarci alla magnifica orchestra della natura recuperando un con-

tatto più vero con noi stessi e con il mondo che ci circonda. Renderci conto che abbiamo 

abbastanza per essere felici e creare un sistema in cui la natura sia il centro nevralgico, in 

cui quando prendi qualcosa dalla terra, poi glielo restituisci, e renderci conto che non 

siamo individui macchinizzati e programmati ma esseri viventi che fanno parte della na-

tura, anzi, sono un tutt’uno con essa e con essa occorre che ci armonizziamo senza con-

siderarci noi il fulcro della natura stessa.  

 

6. Proposte alternative alla società dei consumi 

 

“Vogliamo avere il tempo di vivere, di amare. I fiori, le barbe, i capelli lunghi, la 

droga, tutto è secondario…Essere “hip” significa innanzitutto essere amico dell’uomo; 

una persona che si sforzi di guardare il mondo con occhi nuovi, libera da ogni gerar-

chia: un non-violento rispettoso e amante della vita; una persona in possesso di valori 

veri e di criteri veri, libertà contro autorità, creazione contro produzione, cooperazione 

e non competizione… Semplicemente una persona gentile e aperta, che evita di fare del 

male agli altri, ecco l’essenziale”85 

Jean Baudrillard 

  

Analizzata, quindi, l’epoca in cui viviamo, e visti i conseguenti effetti negativi a livello 

economico, ambientale e psicologico degli individui che la compongono, sarebbe forse 

una buona idea, cominciare ad osservare la quotidianità in un modo differente e approc-

ciarci alla vita con valori maggiormente etici e morali secondo una naturalità più “ani-

male”. 

Fino ad ora ho citato molti filosofi come Adorno, Horkheimer, Zizek, Bauman, e altri, 

che sono stati in grado di criticare la società dimostrando le loro affermazioni, altri filosofi 

                                                 
85 Baudrillard J., La società dei consumi, p. 219  



 91 

e sociologi come Packard, Bernays e Chomsky, sono stati in grado di sintetizzare le regole 

con le quali il sistema riesce a manipolarci, e altri come Gustave Le Bon e Robert E. Park 

che hanno invece analizzato sociologicamente il rapporto che si instaura all’interno delle 

folle e del pubblico, fornendoci ampi spiragli di riflessione su questioni legate alla mani-

polazione dell’opinione pubblica. La mia domanda, sul perché tutti codesti testi non sono 

mai riusciti a diventare idee predominanti nel sistema, nonostante evidenzino tutti i lati 

negativi della nostra società, persiste. Ma tralasciando questa mia considerazione, ora è 

bene che ci avviciniamo alle proposte alternative al nostro sistema, che sono state propo-

ste fin dall’inizio del ’900.86  

 

6.1. La teoria delle quattro ore 

 

“Il fatto che un’opinione sia ampiamente condivisa non è affatto una prova che non sia 

completamente assurda. Infatti, a causa della stupidità della maggioranza degli uomini, 

è molto più probabile che un giudizio, diffuso sia sciocco piuttosto che ragionevole.” 

Bertrand Russell 

 

Bertrand Russell è il primo filosofo che andiamo ad analizzare. Nel 1935 pubblicò “Elo-

gio dell’ozio”, testo composto da una raccolta di saggi che trattano argomenti inerenti al 

rapporto tra tempo-lavoro, economia e sociologia. A me interessano principalmente i 

primi capitoli in cui espone le sue dispute sul lavoro: “la fede nella virtù del lavoro pro-

voca grandi mali nel mondo moderno, e che la strada per la felicità e la prosperità si 

trova invece in una diminuzione del lavoro.”87 Partendo da questa affermazione, prosegue 

dicendo che “molte idee che noi accettiamo ad occhi chiusi a proposito delle virtù del 

lavoro derivano appunto da tale sistema e non si adattano più al mondo moderno perché 

la loro origine è preindustriale. La tecnica moderna consente che il tempo libero, (…) 

possa essere equamente distribuito tra tutti i membri di una comunità. L’etica del lavoro 

è l’etica degli schiavi, e il mondo moderno non ha più bisogno di schiavi. (…) Infatti il 

                                                 
86 Notare come a distanza di soli 100 anni circa dalla prima rivoluzione industriale, già si cercavano alter-
native allo stile di vita che si stava pian piano sempre più massificando. Figuriamoci oggi di cosa do-
vremmo sentire il bisogno, se non fosse che il turbinio della vita fa sì che noi ignoriamo i problemi so-
ciali. 
87 Russell B., Elogio dell’ozio, p. 11  



 92 

concetto del dovere, storicamente parlando, è stato un mezzo escogitato dagli uomini al 

potere per indurre altri uomini a vivere per l’interesse dei loro padroni anziché per il 

proprio. Naturalmente gli uomini al potere riescono a nascondere anche a loro stessi 

questo fatto convincendosi che i loro interessi coincidono con gli interessi dell’umanità 

in senso lato. Questa è l’etica dello Stato schiavistico, applicata in circostanze del tutto 

diverse da quelle che le diedero origine.”88 E questo, come abbiamo visto nel cap. 1.1 

(vedi cit. 11) è quella che sostiene ancora nel 2016 Zizek. Stiamo ancora quindi appli-

cando la stessa etica dello stato schiavistico di cui parlava Russell nel ’35. Quindi ci 

appare molto chiaro come, nonostante ci sia stata un’evoluzione tecnologica, parallela-

mente è mancata un’evoluzione dei meccanismi del sistema a favore di tutti coloro che 

hanno davvero permesso questa evoluzione tecnologica. Ed è incredibile come nel 2018 

questa condizione si stia rafforzando sempre di più. Vista l’impossibilità di un mutamento 

effettivo Russell vide la soluzione nell’avvicinarsi al problema, modificandolo, e non ri-

muovendole completamente. Infatti disse “ammettiamo che il lavoro è un dovere. (…) se 

il salariato lavorasse quattro ore al giorno, ci sarebbe una produzione sufficiente per 

tutti e la disoccupazione finirebbe, sempre che si ricorra a un minimo di organizzazione. 

(…) intendo semplicemente dire che quattro ore di lavoro al giorno dovrebbero essere 

necessarie per vivere con discreta comodità, e che per il resto egli potrebbe disporre del 

suo tempo come meglio crede.”89 Bisogna ben ricordare come il filosofo evidenzia, che 

senza una classe oziosa, l’umanità non si sarebbe mai sollevata dalle barbarie.90 Quindi 

se ci immaginiamo davvero un sistema del genere, pensate a quante cose si potrebbero 

fare e imparare nel tempo libero, quanto ci si potrebbe rilassare invece che arrivare ad 

esaurimenti nervosi per il troppo stress quotidiano. Nel mondo così ci sarebbe molta più 

gioia di vivere oltre che nervi a pezzi e stanchezza.  Russell continua dicendo appunto 

che “in un mondo dove nessuno sia costretto a lavorare più di quattro ore al giorno, ogni 

persona dotata di curiosità scientifica potrebbe indulgervi, ogni pittore potrebbe dipin-

gere senza morire di fame. (…) I medici avrebbero il tempo necessario per tenersi al 

corrente dei progressi della medicina, e i maestri non lotterebbero disperatamente per 

insegnare con monotonia cose che essi hanno imparato nella loro giovinezza e che, nel 

                                                 
88 Russell B., Elogio dell’ozio, Rif. da p. 13 a 15  
89 Russell B., Elogio dell’ozio, Rif. da p. 17-23  
90 Russell B., Elogio dell’ozio, p. 24  



 93 

frattempo, potrebbero essersi rivelate false. (…) I moderni metodi hanno reso possibile 

la pace e la sicurezza per tutti; noi abbiamo invece preferito far lavorare troppo molte 

persone lasciandone morire di fame altre. Perciò abbiamo continuato a sprecare tanta 

energia quanta ne era necessaria prima dell’invenzione delle macchine. (…) Ci vengono 

quindi chieste poche cose per essere poca cosa: lavorare per consumare e consumarsi al 

prezzo più basso rinunciando al godimento di sé e producendo la propria disumanità.”91 

Penso che avrebbe potuto funzionare la teoria che il filosofo elaborò. Penso che se fosse 

stata presa in considerazione ora non saremmo al limite della crisi economica, ambientale 

e psicologica in cui ci troviamo e probabilmente saremmo anche molto più “ricchi” e 

felici. Le parole di Russell erano vere 80 anni fa, e lo sono solo ancora di più oggi. Perché 

abbiamo sempre continuato a permettere che il sistema si imponga così su di noi? Perché 

sono sempre rimaste solo parole le teorie esposte come alternative alla nostra società? 

Quel che penso comunque è che non è mai troppo tardi per cambiare, per renderci conto 

che abbiamo sbagliato e tutt’ora stiamo sbagliando. Questa teoria è ancora aperta alla sua 

messa in pratica, e io sono dell’idea che se provassimo davvero ad attuarla molte proble-

matiche della nostra società scomparirebbero. 

 

6.2. Ritorno alla natura: eco-sofia e decrescita 

  

“Noi possiamo sopravvivere come specie solo se  

viviamo in accordo alle leggi della biosfera.  

La biosfera può soddisfare i bisogni di tutti se l'economia globale 

 rispetta i limiti imposti dalla sostenibilità e dalla giustizia.  

Come ci ha ricordato Gandhi: la Terra ha abbastanza  

per i bisogni di tutti, ma non per l'avidità di alcune persone.” 

Vandana Shiva92 

 

In una visione ironica delle mie parole, visto che non ci interessa tentare di cambiare il 

sistema del lavoro, visto che comporta troppi sforzi, scomodità e ribellioni che si sa già 

                                                 
91 Russell B., Elogio dell’ozio, p. 26  
92 Vandana Shiva è un attivista e ambientalista indiana, laureata in fisica nucleare, che si batte per tutelare 
la diversità biologica e gli OGM. 



 94 

non andranno a buon fine, propongo allora una modalità di affrontare la realtà da un dif-

ferente punto di vista. In sostanza legandoci a teorie già espresse, inerenti al riequilibrare 

il rapporto tra uomo e natura, dovremmo avvicinarci all’eco-sofia che sta ad indicare la 

“saggezza dell’ambiente”. Il termine fu coniato nel 1960 dal filosofo norvegese Arne De-

kke Eide Næss il quale formulò questa teoria partendo dalla constatazione che la crisi 

ecologica è in realtà una crisi culturale dovuta all’arroganza dell’antropocentrismo. Di 

fronte a tali abusi da parte della specie umana Næss strutturò una “filosofia dell’ecologia” 

che potesse salvaguardare la salute e il benessere delle popolazioni nei paesi sviluppati, 

combattendo l’inquinamento e lo spreco delle risorse, anche se a discapito di una visione 

antropocentrica. Infatti il filosofo norvegese, predilige una visione bio-centrica, in cui 

tutti gli esseri viventi siano considerati uguali ed abbiano la stessa importanza in quanto 

custodi e portatori di vita. Il diritto di vivere per tutti gli “abitanti” del pianeti è un diritto 

universale che non può essere quantificato. Lo stesso valore che ogni uomo attribuiva a 

sé stesso avrebbe dovuto attribuirlo quindi necessariamente ad ogni altra forma vivente 

facente parte della comunità biotica. L’eco-sofia è un invito a rifuggire gli individualismi 

e a cercare di considerarci compenetrati nella terra come in un unico corpo. I cicli ritmici 

della terra (morte/vita/resurrezione) vanno rispettati da parte dell’uomo, in una nuova vi-

sione che non veda né dominatori né sfruttatori. 

Per evitare l’ecocidio, Næss, sostiene che è necessaria una conversione culturale che 

metta in discussione alcuni punti della nostra civiltà: 

 

1. Demonetizzare la cultura (contro il dio-denaro) 

2. Demolire la torre di Babele (contro l’impero globale) 

3. Superare l’ideologia degli stati nazionali (contro le logiche finanziarie) 

4. Ricondurre la scienza moderna entro i propri limiti (per una scienza più umana) 

5. Sostituire la tecnocrazia con l’arte (lo spirito della creazione artistica al posto 

della tecnocrazia) 

6. Superare la democrazia (il popolo non può decidere poiché è isolato e frammen-

tato dalla tirannide economica) 

7. Recuperare l’animismo (in ogni animale e in ogni cosa c’è una scintilla di vita e 

di libertà) 



 95 

8. Far pace con la Terra (scendere a patti con la terra significa scendere a patti con 

sé stessi poiché la terra fa parte di noi).93  

 

Quindi anche in questa teoria, esposta più di 60 anni fa, si può vedere come continuavano 

le voci denunciatorie, nel tentativo di far sentire nell’animo del popolo, che la vita che si 

sta vivendo non può far altro che portare alla rovina economica, ecologica e psicologica. 

Ma nonostante le contestazioni e le accuse nei confronti dello Stato che ci manipola ed 

esaurisce la nostra terra, comunque noi preferiamo ancora rimanere comodi a casa in pol-

trona, sommersi da oggetti che brulicano in ogni angolo e che ci infondono false soddi-

sfazioni e felicità. “Sembra che sia diventato troppo faticoso lottare, non trovi? Sembra 

che si dia per scontato che già perderemo. Non vale la pena alzarsi mi sa. Poi, sai… oggi 

ho fatto shopping, poi ho visto un film, e ora devo mettermi lo smalto sulle unghie… 

credo che poi sarò troppo stanca per lottare per qualcosa che abbia davvero valore nel 

mondo. Non penso che avrò le forze per alzarmi dal divano nuovo, e poi…non è di moda 

ora ribellarsi al sistema.” Più o meno, anche se per un attimo, un ipotetico interlocutore 

può essere sfiorato dall'idea che vi sia qualcosa di stridente nel sistema di vita, poi alla 

fine si lascia trasportare quasi sempre dall’opinione pubblica e lascia “muto” il suo dubbio 

considerandolo errato poiché differente dal pensiero comune. 

Comunque sia, nonostante successivamente a Næss altri filosofi hanno seguito le sue 

orme, purtroppo la teoria non ha mai trovato una applicazione pratica. Possiamo però 

affermare che l’eco-sofia è stata assorbita dalla Decrescita, movimento anti-globalista 

che contrasta le regole del nostro sistema privilegiando un riequilibrio biologico tra 

uomo-uomo e uomo-natura. La Decrescita è una teoria che compare per la prima volta 

intorno 1972, il massimo fautore è Serge Latouche che ne ha sintetizzato una struttura 

che vede come obiettivo un futuro sereno, conviviale e sostenibile. Innanzitutto questo 

movimento combatte la continua crescita economica fine a sé stessa: “la parola d’ordine 

della decrescita ha soprattutto lo scopo di sottolineare con forza la necessità dell’abban-

dono dell’obiettivo della crescita illimitata, obiettivo il cui motore è essenzialmente la 

ricerca del profitto da parte dei detentori del capitale, con conseguenze disastrose per 

l’ambiente e dunque per l’umanità.”94 Latouche apre le sue argomentazioni denunciando 

                                                 
93 http://ilmedicodifamiglia.altervista.org/ecosofia-bot-.html eco-sofia 
94 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p.17 



 96 

il nostro sistema come società dei consumi che per continuare a progredire necessita di 

tre ingredienti: la pubblicità, il credito e l’obsolescenza programmata e accelerata dei pro-

dotti. Dice: “la pubblicità ci fa desiderare quello che non abbiamo e disprezzare quello 

che abbiamo. Crea incessantemente l’insoddisfazione e la tensione del desiderio fru-

strato. (…) Le pubblicità creano una massa colossale di inquinamento materiale, visivo, 

auditivo, mentale e spirituale. (…) Il ricorso al credito, d’altra parte non è che l’unico 

modo per far consumare quelli che non hanno un reddito sufficiente e per permettere gli 

imprenditori di investire senza disporre del capitale necessario. (…) con l’obsolescenza 

programmata, la società della crescita possiede l’arma totale del consumismo. In tempi 

sempre più brevi, apparecchi e oggetti, (…) si rompono per il cedimento voluto di un 

elemento. Impossibile trovare un pezzo di ricambio o un riparatore. (…) e come conse-

guenza ogni anno 150 milioni di computer vengono trasportati verso le discariche del 

terzo mondo.”95 Ovviamente questo ciclo continuo di produzione-consumo-spazzatura 

crea molti pericoli di inquinamento. Inoltre siccome l’uomo consuma le risorse molto più 

velocemente di quanto la natura sia in grado di riprodurle, stiamo bruciando in pochi 

decenni quello che il pianeta ha fabbricato in milioni di anni.96 Latouche quindi sostiene 

che la grande trasformazione necessaria per la costruzione di una società che non perse-

gue il progresso, bensì la decrescita, può essere sintetizzata in otto cambiamenti interdi-

pendenti che si rafforzano reciprocamente. Le otto “R”:  

 

1. Rivalutare: “noi viviamo in una società basata su vecchi valori borghesi: onestà, 

servizio dello stato, trasmissione del sapere, lavoro ben fatto, ecc… Eppure è 

sotto gli occhi di tutti che questi valori sono diventati vuoti simulacri. Quel che 

conta è solo quanto denaro avete guadagnato, poco importa come, e quante volte 

siete comparsi in televisione. Gli indumenti intimi del sistema rivelano megalo-

mania individualistica, rifiuto della morale, ricerca della comodità, egoismo. Al 

contrario è l’altruismo che dovrebbe prevalere sull’egoismo, la collaborazione 

sulla competizione sfrenata, il piacere del tempo libero. (…) Amore della verità, 

senso della giustizia, responsabilità, uso dell’intelligenza, (…).”97 

                                                 
95 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, rif. da p. 27-28 
96 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 35  
97 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 45  



 97 

2. Riconcettualizzare: “il cambiamento dei valori dà luogo a una diversa visione del 

modo di vedere la realtà. Riconcettualizzare è essenziale per esempio per i con-

cetti di ricchezza e di povertà.”98 È necessario decostruire alcune immagini che 

sono ormai consolidate nel nostro immaginario. 

3. Ristrutturare: “significa adeguare l’apparato produttivo e i rapporti sociali al 

cambiamento di valori. Questa ristrutturazione sarà tanto più radicale nella mi-

sura in cui il carattere sistematico dei valori dominanti sarà stato distrutto.”99 

4. Resistere: “al centro del circolo virtuoso della rivoluzione culturale delle otto 

“R”, sta una “R” che si ritrova in tutte le altre, resistere.”100 

5. Ridistribuire: “questo riguarda la ripartizione delle ricchezze e dell’accesso al 

patrimonio naturale tanto tra il nord e il sud quanto all’interno di ciascuna so-

cietà, tra le classi, le generazioni e gli individui.”101 

6. Rilocalizzare: “significa produrre in massima parte a livello locale i prodotti ne-

cessari a soddisfare i bisogni della popolazione, in imprese locali finanziate dal 

risparmio collettivo raccolto localmente. (…) i movimenti di merci e capitali de-

vono essere limitati all’indispensabile.”102 

7. Ridurre: “significa in primo luogo diminuire l’impatto sulla biosfera dei nostri 

modi di produrre e consumare.”103 

8. Riutilizzare/riciclare: ci sono molte industrie che hanno studiato metodi di pro-

durre oggetti completamente riciclabili e biodegradabili. “è la volontà politica di 

crearli che fa difetto.”104 Quindi nonostante le alternative per creare meno inqui-

namento ci siano, per motivi economici e forse politici, ovviamente, vengono te-

nute nascoste, e noi andiamo avanti a produrre quantità smisurate di rifiuti. 

 

Affinché questa teoria venga applicata, Latouche sostiene che bisogna pensare global-

mente e agire localmente. Quindi, ipoteticamente, si può immaginare la società della De-

                                                 
98 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 47 
99 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 48  
100 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 56 
101 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 48  
102 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 49  
103 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 50  
104 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 54 



 98 

crescita “come una società ecologica costituita da una municipalità di piccole municipa-

lità, ciascuna delle quali formata da un comune di comuni più piccoli, in perfetta armonia 

con l’ecosistema.”105 Dobbiamo autolimitarci, rallentare, consumare in modo più soste-

nibile, imparare a preservare l’ambiente. Latouche, per avvicinarsi il più possibile ad un 

risvolto pratico della sua teoria, ipotizza un programma elettorale i cui punti sono: 

 

1. Recuperare un’impronta ecologica pari o inferiore a un pianeta; 

2. Integrare nei costi di trasporto, con le eco-tasse, i danni provocati da questa at-

tività; 

3. Rilocalizzare le attività; 

4. Restaurare l’agricoltura contadina, stagionale, naturale, tradizionale; 

5. Trasformare gli aumenti di produttività in riduzione nel tempo di lavoro e in crea-

zione di posti di lavoro; 

6. Stimolare la produzione di beni relazionali, come l’amore, l’amicizia…; 

7. Ridurre lo spreco di energia di un fattore 4, secondo le linee suggerite dall’asso-

ciazione Nega Watt; 

8. Penalizzare fortemente le spese pubblicitarie, con l’obbiettivo di limitare il con-

dizionamento al consumo; 

9. Decretare una moratoria sull’innovazione tecnico-scientifica, quindi riorientare 

la ricerca scientifica e tecnica sulla base delle nuove aspirazioni delle persone.106 

 

La ragione del fallimento di questo programma potrebbe stare solo nella volontà di non 

voler mettere in discussione la logica capitalistica. Dobbiamo quindi seguendo, questo 

programma, restituire al tempo la qualità, coltivare la lentezza e la contemplazione, dare 

maggior spazio alle attività autogestite e alle attività in cui si produce cooperando. Dob-

biamo superare il sistema, non solo criticarlo. “Poiché la crescita e lo sviluppo altro non 

sono rispettivamente che crescita dell’accumulazione del capitale e sviluppo del capita-

lismo, la decrescita non può che essere una decrescita dell’accumulazione, del capitali-

smo, dello sfruttamento e della spoliazione.”107 

                                                 
105 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 57  
106 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 84-86 
107 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 108  



 99 

Nella decrescita l’artista è molto importante: “come per Oscar Wilde,” dice Latouche, 

“l’arte è inutile e dunque essenziale.”108 All’interno del movimento per la decrescita l’ar-

tista “rammenta all’individuo moderno che, per quanto faccia, è condannato a una forma 

qualsivoglia di animismo, se vuole che le cose abbiano senso (…). L’artista è probabil-

mente il testimone del fatto che l’animismo è la sola filosofia che rispetta le cose e l’am-

biente, una filosofia adeguata allo spirito del dono che pervade le cose, e da cui la mo-

dernità ci ha separati.”109 

 

Questo movimento è un invito a riflettere, e non un’imposizione. Per far sì che queste 

trasformazioni avvengano, il cambiamento deve partire dal profondo delle singole per-

sone, non potrà essere un cambiamento radicale con uno sviluppo massivo, altrimenti 

sarebbe esattamente come tutte le altre mode e gli individui lo percepirebbero in modo 

superficiale. Deve essere una trasformazione del modo di sentire, vedere e pensare di tutte 

quelle persone che prenderanno parte al movimento. Anche questa teoria, come del resto 

era altresì l’eco-sofia, propone una buona prospettiva. D’altronde, quel che è principal-

mente importante fare, è ricordarci che noi facciamo parte di questo mondo al pari di tutte 

le altre creature e che non abbiamo nessun diritto di appropriarcene in maniera totale e 

distruttiva. Partendo da un ritorno alla natura, riequilibrando questo rapporto, dovrebbero 

risollevarsi in noi gli istinti naturali che, uniti alle nostre conoscenze, ci dovrebbero sve-

lare i veri valori umani. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
108 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 124  
109 Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, p. 124  



 100 

6.3. La Quarta Teoria Politica 

 

“La Quarta Teoria Politica deve trarre la sua -oscura ispirazione- dalla postmodernità, 

dalla liquidazione del progetto dell’Illuminismo e dall’avvento della società dei simula-

cri, interpretando tutto ciò come un incentivo a combattere, piuttosto che come un de-

stino.”110 

Aleksander Dugin 

 

Intendo aprire il testo del filosofo Dugin con una citazione dal libro “La nuova lotta di 

classe” di Zizek poiché la trovo esattamente di introduzione a questa teoria: “che tipo di 

universo è quello in cui abitiamo, se gloriandosi di essere una società della scelta lascia 

come unica alternativa disponibile a un consenso democratico imposto la più cieca im-

pulsività? Il triste fatto che un’opposizione al sistema non riesca a presentarsi come al-

ternativa realistica, o per lo meno ad articolare un progetto utopico sensato, ma solo 

prendere la forma di un’insensata esplosione, è un grave atto di accusa contro la nostra 

situazione. A che cosa serve la nostra sbandierata liberà di scelta, se l’unica scelta è fra 

il seguire le regole e la violenza (auto)distruttiva?”111 Proseguendo nella lettura del ca-

pitolo sarà ovvio per voi comprendere questa introduzione. 

L’ultima teoria che prendiamo in analisi, è stata sviluppata nel 2009 dal politologo e filo-

sofo russo Aleksander Dugin. I suoi concetti sono interamente basati sul tradizionalismo 

e sul rifiuto dell’individuo come base del liberalismo, poiché quest’ultimo, dice Dugin: 

“è un ego atomico, completamente chiuso a qualsiasi tipo di misurazione trascenden-

tale.”112 L’individuo liberale dispone di una apparente e ingannevole “libertà” che lo im-

prigiona, ed è proprio questo soggetto che la Quarta Teoria Politica vuole abolire, facendo 

affiorare il Da-sein di Heidegger. Dugin con ciò, sostiene un’umanità che vive pericolo-

samente, che pensa ardentemente e che non ha timore di manifestare le sue idee, nono-

stante quanto differenti esse siano dal pensiero corrente.  

                                                 
110 Dugin A., La quarta teoria politica, p. XXX 
111 Zizek S., La nuova lotta di classe, Rifugiati, terrorismo e altri problemi coi vicini, p. 50 
112 Dugin A., La quarta teoria politica, p. XLII 



 101 

La Quarta Teoria Politica, proclama di essere allo stesso tempo scienza-politica e metafi-

sica-politica, teologia-politica e filosofia-politica, ed è per ciò che è la pratica escatolo-

gica113 per eccellenza. 

 Per comprendere la Quarta Teoria Politica correttamente, bisogna tenere in considera-

zione quelle che sono le principali tre teorie politiche del 1900, ossia liberalismo, comu-

nismo e nazionalsocialismo. Queste tre ideologie, fanno parte della modernità, epoca in 

cui dominava il concetto cartesiano del soggetto come centro di tutto. Le tre teorie poli-

tiche propongono tre versioni differenti di questo soggetto: il liberalismo, prima teoria, 

poneva al centro l’individuo; il comunismo, seconda teoria, poneva al centro la classe 

sociale, mentre il nazionalsocialismo, terza teoria, vedeva la razza/nazione. Dugin consi-

dera la “fine di queste ideologie” non un errore casuale, bensì l’inizio di un nuovo stadio 

evolutivo, che però ancora non ha preso forma. Noi ora stiamo vivendo in un momento 

storico unipolare, in cui l’unica ideologia che ci è rimasta è il liberalismo. Ovviamente 

possiamo o accettare di farci governare da un’unica e scorretta ideologia - come abbiamo 

visto in passato, il liberalismo è stato solo l’ultima a sopravvivere e per questo è ancora 

in vita, ma questo non significa che abbia vinto per il successo delle sue tesi e strutture -, 

oppure, sfidarla. “Nella consolazione che nel peggiore dei casi, non importa che la nostra 

idea non serva a nulla o che nessuno la utilizzi; che svanisca, ignorata, e che muoia, se 

è stata qualcosa di più di una proposizione vuota e altisonante, se in essa si è cristalliz-

zata una verità e si è incarnata un’essenza.”114  Il problema si presenta subito, in quale 

modo sfidiamo l’ultima ideologia sopravvissuta? Quali armi possiamo utilizzare, se sono 

tutte strumentalizzate dai liberali? È qui che appare la 4TP. Dugin dice: “bisogna rifiutare 

le teorie politiche classiche, vincenti e perdenti, usare l’immaginazione, cogliere la realtà 

di un mondo nuovo. (…) Oltre il comunismo, il fascismo e il liberalismo.”115 Il dissenso 

è fondamentale affinché questa teoria venga messa in pratica, Dugin sostiene: “dissenso 

contro il post-liberalismo come pratica universale, contro la globalizzazione, contro la 

                                                 
113 L'escatologia (dal greco antico ἔσχατος, éskhatos «ultimo») è, nelle dottrine filosofiche e religiose, la 
riflessione che si interroga sul destino ultimo dell'essere umano e dell'universo.  https://it.wikipe-
dia.org/wiki/Escatologia 
114 Dugin A., La quarta teoria politica, p. XL 
115 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 3 



 102 

postmodernità, contro la fine della storia, contro lo status quo e contro l’inerzia dei pro-

cessi di civilizzazione all’alba del ventunesimo secolo.”116 Questa teoria è una battaglia 

contro la postmodernità, la società post-industriale, il pensiero libero non messo in pratica 

e la globalizzazione. Siccome l’uomo nel corso della modernità ha seguito la via del ni-

chilismo, perdendo di vista il puro essere, Dugin pone al centro della teoria, per ritrovare 

l’essere, il Da-sein- di Heidegger.  

Apriamo una piccola parentesi su questo concetto, in modo tale da comprendere meglio 

il discorso a venire. Heidegger, è stata una tra le figure più importanti del pensiero del 

Novecento. Sosteneva che la crisi “dell’umanità europea” fosse il frutto di una razionalità 

impegnata nella costruzione di un mondo fondato sul numero, l’organizzazione, la piani-

ficazione e l’efficienza produttiva. Era convinto che scienza e tecnica fossero i prodotti 

essenziali di questa razionalità e rappresentassero i fondamenti della modernità. A suo 

avviso, bisognava risalire più indietro della modernità, al mondo greco, per individuare 

la matrice di tale razionalità. L’interrogativo che dovevamo, e dobbiamo tuttora porci, 

secondo Heidegger, non è tanto cosa sia l’uomo, ma CHI sia. La sua analitica esistenziale 

ha il compito di rendere trasparente l’essere in colui stesso che lo cerca, comprendere 

anzitutto l’essere determinato dell’uomo, cioè il Da-sein (esser-ci). Il Dasein è l’uomo 

nella singolarità della sua esistenza e delle sue possibilità, il Dasein è l’esserci dell’uomo, 

dell’individuo, che si caratterizza come intenzionalità. L’esistenza umana è un essere nel 

mondo, essere in rapporto con altri esseri, è un’apertura al mondo. Per Heidegger l’indi-

viduo è un ente la cui singolarità, implica sempre, la presenza e la relazione di altri. Il 

Dasein è apertura verso il mondo degli oggetti e verso gli uomini, infatti in Dugin soggetto 

e oggetto vengono entrambi assorbiti dal Dasein. Il Dasein è un essere gettato nel mondo, 

cioè condizionato dalle situazioni storico- sociali nella quale ci si viene a trovare. 

In sintesi, il Dasein fa riferimento all’esistere come all’autentico modo di essere 

dell’uomo: l’essenza umana è puramente la sua esistenza, il qui e ora in cui egli si trova 

“gettato”. È l’esistenza dell’individuo concreto calato in un contesto con il quale si rap-

porta, ed è in tale orizzonte di possibilità che egli si trova di fronte all’alternativa fra il 

condurre un’esistenza anonima, banale, e una autentica e consapevole del proprio destino. 
117 Ed è proprio attraverso l’ampia descrizione della struttura esistenziale del Dasein, 

                                                 
116 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 14 
117 De Bartolomeo M., Magni V., I sentieri della ragione filosofie contemporanee, rif. da p.314 a 319 



 103 

esposta da Heidegger, la quale designa una determinazione fondamentale dell'esistenza 

umana, in quanto essa esprime le strutture dell'Essere, che è per noi possibile, dice Dugin, 

“costruirci intorno un modello complesso, olistico, il cui sviluppo condurrà, ad esempio, 

a una nuova comprensione della politica.”118  

Leggendo la Quarta Teoria Politica né evidenzio qui i tratti, che, secondo me, sono dav-

vero fondamentali per un alternativa al nostro sistema.  

Primo, è l’assioma centrale della teoria che Dugin individua all’interno delle differenze 

nella nostra società, che non possono in alcun modo implicare la superiorità e dominanza 

di una sulle altre. Questo fondamento, è importante poiché all’interno della nostra cultura 

ci sono delle forti forme di razzismo, anche se differenti da quelli cui la nostra memoria 

è solita suggerirci, che si profilano in molti ambiti, come quello culturale, sociale, tecno-

logico, e così via. Dugin sostiene infatti, che “senza alcun dubbio è razzista l’idea della 

globalizzazione unipolare. È fondata sull’idea che la storia e i valori della società occi-

dentale, specialmente americana, siano leggi universali, e cerca artificialmente di creare 

una società globale fondata su quelli che sono in realtà i valori localmente e storicamente 

determinati. (…) Questa è la manifestazione più pura dell’ideologia razzista.”119 La teo-

ria politica combatte per un mondo multipolare, in cui tutte le culture hanno lo stesso 

diritto di espressione e nessuna è migliore di alcun’altra.  

Secondo valore molto importante nella 4TP è l’ethnos (popolo). Dugin pone l’attenzione 

su quelle regioni che sono state tradizionalmente periferiche nella politica, teorizzando 

che lo stato-villaggio può essere una visione alternativa alla nostra istituzione, poiché, in 

questa prospettiva l’ethnos vive in un naturale equilibrio con l’ambiente che lo circonda 

(riflessione parallela all’eco-sofia e alla decrescita). Con queste parole Dugin esprime 

questo concetto: “un etnocentrismo diretto verso quel genere di esistenza che si forma 

nei gangli vitali dell’ethnos stesso, e che rimane intatto lungo una serie di passaggi, ivi 

comprese tutte quelle diverse forme di società che un popolo, nel corso della sua storia, 

                                                 
118 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 44 
119 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 51 



 104 

può trovarsi a sviluppare.”120 Insomma, come una sorta di eurasiatismo, che Dugin rico-

nosce come una molteplicità di culture e civiltà che coesistono, a differenti stadi del loro 

ciclo evolutivo.121  

Terzo punto basilare della 4TP su cui voglio soffermarmi, è l’idea di superare il concetto 

di progresso. Tutte e tre le teorie ideologiche del ‘900 sono state caratterizzate, appunto, 

da questa idea di crescita costante e cumulativo miglioramento della società. Qui Dugin 

sottolinea un fattore molto interessante, che ha descritto lo scienzato Gregory Bateson nel 

suo testo Mente e natura: “il processo monotono è l’idea della crescita costante, dell’ac-

cumulazione costante, dello sviluppo, del progresso stabile, tutti accompagnati dall’au-

mento di un unico indicatore specifico. (…) I modelli monotoni sono quelli che procedono 

sempre in un’unica direzione.”122 In questi termini, Bateson, proseguì la sua ricerca po-

nendo la monotonia sul piano biologico, sul piano meccanico e su quello fenomenologico, 

giungendo alla conclusione che “quando questo processo avviene in natura, distrugge 

immediatamente la specie; se stiamo parlando di uno strumento artificiale, si rompe; se 

parliamo di una società essa si deteriora e scompare. Il processo monotono è un feno-

meno anti-biologico.”123 Secondo questa logica, tutto il modo in cui affrontiamo la vita è 

in netto contrasto con la nostra natura biologica, e dovremmo quindi istintivamente pro-

vare un rifiuto assoluto del processo monotono. Dovremmo riuscire a fare appello alla 

vita, alla conservazione di ciò che è di valore e al cambiamento di c’ho che deve essere 

cambiato, “la vita conta più della crescita.”124  

Quarto valore significativo su cui si sofferma Dugin è la concezione del tempo. Siccome 

“il tempo è un fenomeno sociale, le sue strutture non dipendono da caratteri oggettivi ma 

dall’influenza dominante sui paradigmi sociali, perché l’oggetto è assegnato dalla so-

cietà stessa. Nella società moderna il tempo è considerato irreversibile, progressivo e 

unidirezionale, ma ciò non è necessariamente vero all’interno di società che non accet-

tano la modernità. In certe società, in cui manca una rigida visione moderna del tempo, 

esistono concezioni cicliche e perfino regressivo del tempo. Quindi, la storia politica è 

considerata dalla Quarta Teoria Politica nel contesto della topografia una pluralità di 

                                                 
120 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 52 
121 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 133 
122 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 73 
123 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 74 
124 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 82 



 105 

concezioni del tempo. Ci sono tante concezioni del tempo quante società.”125 Questa os-

servazione è molto interessante poiché, anche solo attraverso questo assioma, si ribalta 

completamente la nostra visione della vita. Se non esiste più il tempo che intendiamo noi, 

non esiste né un oggi, né un domani e neanche un’ieri, tutto diviene esperienza e concetto, 

senza alcun riferimento temporale. La giornata non si esprimerebbe negli stessi termini 

cui siamo abituati: inizialmente, affiderebbe il suo destino al caso della natura, fino a che, 

il tempo, non troverà un altro senso di agire su di noi e dovremo trovare in noi, a quel 

punto, la forza di non farci soggiogare nuovamente da esso.  

Ultimo fattore importante di questa teoria che voglio considerare, è la filosofia del caos, 

riferendoci a quello di natura Greca, e quindi equivalente alla situazione preesistente 

dell’ordine, e la decadenza del logos. Il caos è inclusivo, infatti riconosce anche l’esclu-

sività al suo interno. Secondo Dugin solo l’inclusività potrà salvare l’uomo dal degrado 

esclusivistico del logos, che ha portato la maggioranza delle persone ad essere insoddi-

sfatte rispetto ciò che le circonda. Dugin dice “considerando l’essenza del declino della 

nostra civiltà, nel suo stato presente, non possiamo volgere gli occhi alle fasi precedenti 

dell’ordine logo-centrico e alle sue strutture implicite, perché è stato proprio il logos a 

condurci allo stato attuale dei fatti, albergando in sé i germi dell’attuale decadi-

mento.”126  

Dugin, profila l’uomo della 4TP come un maschio non-adulto, non-bianco, non-europeo, 

folle e non definito da un ambiente precostituito e precostruito. Dal momento in cui tutti 

i limiti dell’uomo post moderno derivano appunto dalla sua istituzionalizzazione, dob-

biamo riuscire a uscire da questa distesa di regole e, al contrario, lasciarci andare alla 

follia. Dobbiamo ricordare che finché esistiamo, esiste sempre un’alternativa. Dugin è 

convinto che le idee possano davvero cambiare la realtà, “i pensieri possono sostituire la 

realtà fattuale.”127 Quindi, la prassi della Quarta Teoria Politica è contemplazione.128 

Ricapitolando, la 4TP, progetta un futuro multipolare, in cui le differenze vengono esal-

tate, senza discriminazioni nei confronti di alcun popolo. Al contrario dei valori ameri-

                                                 
125 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 85 
126 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 334 
127 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 256 
128 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 257 



 106 

cani, che pretendono la loro universalità, calpestando il resto delle culture e delle tradi-

zioni che ancora esistono, la 4TP non propone alcuno standard universale, né materiale, 

né spirituale. 129 Dobbiamo combattere questa forma di dittatura globale liberista, dob-

biamo combattere questa istituzione. “Se qualcuno ci priva della nostra libertà dobbiamo 

reagire, e reagiremo. L’Impero americano dev’essere distrutto, e a un certo momento lo 

sarà.”130  

Quindi attraverso una desacralizzazione del progresso, una concezione di tempo diffe-

rente e l’inclusività del caos, la 4TP combatte il liberalismo americano e il suo tentativo 

di globalizzazione totalitaria. “Il liberalismo è il destino cinico della civiltà degli uomini. 

Combatterlo, opporvisi, e rifiutare i suoi dogmi velenosi, questo è l’imperativo morale di 

ogni onest’uomo sul pianeta. (…) Nonostante possa essere politicamente scorretto o tal-

volta perfino pericoloso.”131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
129 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 166 
130 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 287 
131 Dugin A., La quarta teoria politica, p. 195 



 107 

Spes ultima dea 

 

“Se credi che non ci sia speranza, farai in modo che non esista alcuna speranza. Se 

credi che ci sia un istinto verso la libertà, farai in modo che le cose possano cambiare 

ed è possibile che tu possa contribuire a creare un mondo migliore.” 

Noam Chomsky132 

 

In conclusione, dopo aver presentato il sistema capitalistico, averne evidenziato le conse-

guenze negative e aver dimostrato che ci sono delle alternative a questo sistema, spero 

che voi che leggerete la mia tesi, dedichiate almeno qualche attimo a riflettere su questo 

discorso e parallelamente confrontarlo con il vostro attuale stile di vita, per meglio com-

prendere come, quest’ultimo, possa essere modificato per ottenere un cambiamento posi-

tivo sia della vostra vita che del nostro pianeta. Partendo dalla citazione di Gandhi “sii il 

cambiamento che vuoi vedere nel mondo”, mi sono sempre trovata al servizio del dis-

senso nei confronti del sistema, sostengo sempre le mie idee nonostante la maggioranza 

le contrasti, e combatto sempre all’inseguimento di un futuro più equo, solidale ed ecolo-

gico, nonostante questo comporti numerosi sacrifici e rinunce. Adesso, non mi aspetto 

che di punto in bianco tutto cambi e che le persone rinuncino alla loro supremazia sulla 

natura e a tutte le sue comodità, ma, allo stesso tempo, spero tanto che per lo meno si 

generino nell’animo delle domande, che possano produrre modalità di vita e di movi-

mento diversi da quelli attuali. Del resto, talvolta, già attuate nella vostra vita delle ri-

nunce: se dovete acquistare il modello nuovo del telefonino, appena uscito in commercio 

e non avete un capitale sufficiente per comprarlo, vi troverete, con entusiasmo, ad evitare 

di uscire a cena per risparmiare soldi o non acquisterete quel capo di vestiario pur di 

raggiungere il vostro obiettivo, ossia il nuovo modello di cellulare. Tutto ciò è effimero, 

sia il telefono che la cena che il nuovo capo di vestiario, mentre l’essenziale, vale a dire 

ciò che è davvero significativo e utile all’esistenza, rimane nell’ombra. Si tratta di rinun-

ciare ai nostri confort, per poter agevolare una trasformazione, anzi evoluzione, della 

struttura del nostro sistema. “Tutto ciò che non serve alla valorizzazione del capitale è 

un lusso, e in tempi di crisi il lusso non è più opportuno. Non è una perversione, è del 

                                                 
132 Dal film “Captain Fantastic” 



 108 

tutto logico in una società che ha fatto della trasformazione del denaro in più denaro, il 

suo principio vitale.”133 

Sono fortemente convinta dentro di me, che c’è speranza. Che c’è forza. Che c’è la vo-

lontà di cambiamento. Bisognerebbe rivolgersi alla massa, ma non all’individuo massifi-

cato, bensì al cuore di ogni singola persona facente parte di essa, per poter cominciare a 

smuovere qualcosa. Bisognerebbe incutere spavento e terrore, come già fanno attraverso 

la televisione per ottenere il consenso dell’opinione pubblica inerente alle cazzate che 

loro vogliono, trasmettendo immagini di come il mondo continua a subire devastazioni, 

di come in Africa e in Medioriente le persone continuino a morire tra uno stomaco vuoto 

da giorni e una mina che esplode sotto un piede. Dovremmo davvero VERGOGNARCI 

di permettere che nel 2018, nel mondo ci sia, chi si trova solo a rinunciare a una cena a 

un ristorante, in cambio del telefono nuovo, e chi invece si trova a dover rinunciare alla 

metà del suo pezzo di pane ammuffito per poterlo condividere con qualcun altro. O peggio 

ancora, chi è costretto a privarsi di una parte del suo corpo o alla sua stessa vita per 

l’esplosione di una bomba, nel tentativo di andare a scuola come tutti gli altri bambini. 

Io, in tutta sincerità, mi vergogno molto, anzi soffro, nel non essere dall’altra parte del 

pianeta, invece che circondata da tutti questi insulsi agi. Quindi ciò che posso fare è ten-

tare di fare capire a questa parte del mondo in cui mi ritrovo, che desolazione ingiusta che 

c’è dall’altra parte. E che se provassimo ad unire le forze, le coscienze e le conoscenze 

potremmo davvero immaginarci un mondo diverso. Un mondo in cui è l’equilibrio a re-

gnare, sulla natura e sulle persone.  

Ciò che mi spaventa, è la coscienza che ha acceso in me Baudrillard inerente al sistema e 

al suo antisistema. Partendo dall’affermazione che, ogni buona fiaba, porta con sé anche 

l’anti-fiaba, la quale fa sì che il racconto sia accettabile dalla logica, così anche nel mondo 

reale, ogni sistema porta con sé l’anti-sistema. Il punto è, che proprio come nella fiaba, è 

lo stesso sistema che crea l’impalcatura per l’anti-sistema, in modo tale da rendere la sua 

immagine più colma di credenze e sicurezze. Di conseguenza, anche l’anti-sistema, risulta 

solo un altro ingranaggio affinché il grande motore capitalistico continui a funzionare. 

“Tutte le denunce, tutti i discorsi sull’alienazione, tutta la derisione operata dalla Pop e 

dall’anti arte, sono facilmente recuperati, infatti fanno essi stessi parte del mito cui danno 

                                                 
133 Jappe A., Contro il denaro, p. 56 



 109 

l’ultimo tocco facendo la parte del controcanto nella liturgia formale dell’oggetto. (…) 

Come la società del Medioevo si reggeva sull’equilibrio su Dio e sul diavolo, così la 

nostra si regge sul consumo e la sua denuncia.”134 Quindi dopo aver riscontrato la datità 

di questa logica, mi sento esattamente l’anti-fiaba capitalistica, cosa che mi sconforta 

molto dal momento in cui l’ultima cosa che volevo fare era creare un testo che potesse 

ancora meglio trascinare le persone nella convinzione che il sistema liberale, in cui stiamo 

affogando, è in realtà la soluzione migliore per la nostra vita. Sono però convinta che sia 

possibile, nella lettura della mia tesi, riuscire a distinguere tra sistema e anti sistema in 

modo tale da non collocare entrambi i “racconti” all’interno della stessa “fiaba”.  

Ricordatevi che il sistema conforma la vostra anima sullo stesso modello di un prodotto 

in commercio. Parallelamente al detto di Monatari e Trione, che il mercato dell’arte è “il 

commercio peccaminoso di beni sacri”,135 io dico, che il mercato, in senso più ampio, è 

il commercio depravato delle anime umane.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
134 Baudrillard J., La società dei consumi, p. 240  
135 Montanari T., Trione V., Contro le mostre, p. 15 



 124 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Immagini volte a sensibilizzare il lettore 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 125 

 
 

 

 
 



 126 

 

 



 127 

 

 

 

 

 



 128 

 

 



 129 

 

 

 

 

 

 



 130 

BIBLIOGRAFIA  

 

Baudrillard J., La società dei consumi, Bologna, Il Mulino, 2010, 240 p. 

Baudrillard J., La sparizione dell’arte, Milano, Abscondita, 2012, 67 p. 

Baudrillard J., Il complotto dell’arte, Milano, SE, 2013, 84 p. 

Bauman Z., Modernità liquida, Roma-Bari, Laterza, 2011, 263 p. 

Bauman Z., Consumo dunque sono, Bari, Laterza, 2016, 198 p. 

Bauman Z., Lavoro, consumismo e nuove povertà, Troina, Città Aperta, 2004, 151 p. 

Bernays E. L., Propaganda, Della manipolazione dell’opinione pubblica in democrazia, 

Bologna, Fausto lupetti editore, 2012, 160 p. 

Checconi S., Teoria critica della società, Antologia di Scritti di Adorno, Horkheimer e 

Marcuse, Bologna, Calderini, 1970, 186 p. 

Chomsky N., Herman E. S., La fabbrica del consenso, La politica e I mass media, Mi-

lano, Il Saggiatore, 2014, 502 p. 

Chomsky N., Media e potere, Lecce, Bepress, 2014, 79 p. 

De Bartolomeo M., Magni V., I sentieri della ragione filosofie contemporanee, Milano, 

ATLAS, 2008, 506 p. 

Dugin A., La quarta teoria politica, Milano, NovaEuropa, 2017, 351 p. 

Latouche S., Breve trattato sulla decrescita serena, Torino, Bollati Boringhieri, 2008, 

135 p. 

Le Bon G., Psicologia delle folle, Un’analisi del comportamento delle masse, Milano, 

TEA, 2016, 251 p. 

Jappe A., Contro il denaro, Milano-Udine, Mimesis, 2013, 62 p. 

Montanari T., Trione V., Contro le mostre, Torino, Einaudi, 2017, 166 p. 

Packard V., I persuasori occulti, Torino, Einaudi, 2015, 281 p. 

Park R. E., La folla e il pubblico, Roma, Armando editore, 1996, 128 p. 

Russell B., Elogio dell’ozio, Milano, TEA, 2014, 197 p. 

Shove G., Potter P., Bansky, Siete una minaccia di livello accettabile, Milano, L’ippo-

campo, 2016, 120 p. ill. 

Thoreau H. D., Walden, Ovvero vita nei boschi, Milano, BUR, 2013, 411 p. 

Zizek S., La nuova lotta di classe, Rifugiati, terrorismo e altri problemi coi vicini, Mi-

lano, Ponte alle grazie, 2016, 142 p. 



 131 

 

 

 

Sito-grafia 

 

 

 

 

 

- https://www.youtube.com/watch?v=TK5hQp1gFJY&in-

dex=65&list=LL3fXQsoGifiX1KtdSlLR4FQ&t=11s         Intervista al biologo 

americano Bruce Lipton 

 

- https://www.ipnosiregressiva.it/blog/365/la-fabbrica-del-consenso-e-lipnosi-di-

massa.html        Chomsky 

 

- http://www.climatemonitor.it/?p=13558    Chomsky 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


